1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 97

Le Caire, 1973, qui jetait les fondements d’une nouvelle chronologie des 1°*-111° siécles de I’ére
chrétienne, et un manuel d’épigraphie sudarabique, publié en collaboration avec A.F.L. Beeston,
M.A. al-Gil et Christian Robin, Muptarat min al-nuqi§ al-yamaniyya al-qadima, Tunis,
1985.

Le Centre yéménite d’études et de recherches (Sana’) publie aujourd’hui un recueil de
11 articles qui aborde des sujets trés divers. Ce sont : « Arabes du Nord et Arabes du Sud »;
« Le titre royal himyarite »; « Les banu Gurat et les banu Daranih entre Saba’ et Himyar »;
« Les Yaz’anides et la succession des événements qui ont mené a la chute du pouvoir abyssin
a la veille de I’islam »; « Le royaume de Nizar et la province d’al-Bahrayn »; « al-Hamdani et
les Matamina »; « Les ennuis de ‘Adi b. Wada®, étude d’un poéme de la gahiliyya»; « Les
hanifs arabes avant ’islam, fondement d’un cadre historique. »

Dans un style tres direct qui s’apparente & celui du conférencier, ’auteur esquisse chaque
fois un état de la question, fondé sur les inscriptions sudarabiques qu’il maitrise parfaitement
ou sur les sources manuscrites, et propose de nouvelles hypothéses, avec un appareil de notes
limité & I’essentiel. Plusieurs des questions traitées mériteraient discussion, mais il semble pré-
férable de renvoyer ce débat aux publications spécialisées.

Certains articles avaient été publiés précédemment, dans des revues confidentielles il est
vrai; il aurait été souhaitable néanmoins que I’auteur en donne la référence. Quant aux renvois
bibliographiques en langues européennes, ils ne sont pas toujours bien traités, comme souvent
dans les publications du Proche-Orient. Malgré ces défauts mineurs, I’ouvrage, qui ouvre de
nouvelles voies a la recherche, apprendra beaucoup a ses lecteurs, étudiants ou chercheurs
confirmés.

Christian ROBIN
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

The History of al-Tabari. An Annotated Translation, E. Yarshater ed. Albany, State
University of New York Press, 1988. 9 volumes parus.

Aprés quelques péripéties, un ambitieux projet de traduction, en anglais, du Ta’rip de
Tabari fut accueilli par la collection Bibliotheca Persica, des Presses de 1’université de 1’Ftat
de New York. Prenant pour référence la monumentale édition dirigée par M.J. de Goeje, les
responsables de I’entreprise ont décidé de diviser le texte de Tabari en 38 parties, tichant de
donner & chaque morceau un minimum de cohérence, afin qu’on puisse le considérer de fagon
relativement indépendante. Les volumes parus sont organisés de la méme maniére. Une assez
bréve introduction présente les événements relatés dans le volume et les sources qu’a utilisées
Tabari. Le texte traduit est accompagné d’un important apparat critique : choix de traduction,
éclaircissements de sens, identifications de sources, reconnaissances de situations, de personnages,
de lieux, lorsque ceux-ci ne sont qu’allusivement évoqués, appels a la bibliographie quand
P’événenent en question a fait ’objet de travaux. Présentée avec un pareil soin, la traduction
n’est pas seulement utile aux historiens non arabisants, mais aussi aux arabisants qui utilisent
souvent Tabari. Sans avoir a entrer dans le détail de la fabrication du Ta’rih, ces arabisants
trouveront 12 de quoi enrichir leurs références et comment les relier entre elles.

BCAI 7 (1991) Yarshater (E.) (éd.): The History of al-Tabari, an Annotated Translation, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

98 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N 7

Les différents morceaux ont été confiés 4 des spécialistes. A ce jour (fin 1989), 9 volumes

ont paru, ct nous les indiquons pour information :

— Vol. I, General Introduction and From the Creation to the Flood, F. Rosenthal;

— Vol. VI, Muhammad at Mecca, W.M. Watt et M.V. Mc Donald;

— Vol. XIll, The Conquest of Iraq, Southwestern Persia, and Egypt. The Middle Years of
“Umar’s Caliphate 636-642/15-21, G.H.A. Juynboll;

— Vol. XX, The Collapse of Sufyanid Authority and the Coming of the Marwanids. The
Caliphates of Mu‘awiyah II and Marwan I and the Beginning of the Caliphate of “Abd al-Malik,
683-685/64-66, G.R. Hawting;

— Vol. XXII, The Marwanid Restoration. The Caliphate of ‘Abd al-Malik, 693-701/74-81,
E.K. Rowson;

— Vol. XXIV, The Empire in Transition. The Caliphates of Sulayman, “Umar, and Yazid,
715-724/97-105, D.S. Powers;

— Vol. XXV, The End of Expansion. The Caliphate of Hisham, 724-738/105-120, K.Y.
Blanskinship;

— Vol. XXVI1, The Waning of the Umayyad Caliphate. Prelude to Revolution, 738-745/121-127,
C. Hillenbrand;

— Vol. XXX, The “Abbasid Caliphate in Equilibrium. The Caliphates of Miisa al-Hadi and
Hariin al-Rashid, 785-809/169-193, C.E. Bosworth.

Il est impossible de rendre compte dans le détail, ni méme grossiérement, d’une telle masse
de travail, et il serait injuste de privilégier tel volume plutdt que tel autre. Nous dirons cependant
— en assumant une légére injustice — quele hasard d’une recherche sur la Ka‘ba (cf. Ibn al-Zubayr)
nous a fait travailler dans la section dont s’est chargé G.R. Hawting, et que nous avons pu
appreécier la précision extréme de la traduction et I’utilité d’un apparat critique qui nous renvoyait
a ce dont nous avions besoin (variantes, autres relations des mémes faits, etc.).

Quelques remarques peuvent cependant entrer dans une premiére recension, car clles
concernent le but de I’entreprise, qui est de rendre Tabari plus accessible. Elles se rapportent,
en particulier, a U'introduction que W.M. Watt a consacrée a la section qu’il traduisait (vol. VI,
Muhammad at Mecca) et 4 la notice de F. Rosenthal sur Tabari (vol. ).

W.M. Watt évoque d’emblée le probléme que I’historien se pose concernant ses sources :
leur fiabilité. En 1’occurrence, il rappelle que quelques livres sulfureux (P. Crone & M. Cook,
Hagarism, 1977; J. Wansbrough, Quranic Studies, 1977) ont tenté de démontrer que rien de
ce qui avait été rapporté a propos du Prophéte n’était fiable, que tout, ou presque, avait été
élaboré tardivement, dans le double but de donner une fondation (Crone et Cook) et une éthique
de ’exemplarité prophétique (Wansbrough) & un groupe sectateur. Et W.M. Watt d’argumenter
contre ces ouvrages, en quelques points dont nous retiendrons ’essentiel : les auteurs anciens
et leurs proches informateurs (Ibn Ishiq, al-Wagqidi, Ibn Sa‘d) n’étaient pas si tardifs et la
mémoire n’était pas si courte que I’on ait tout oublié de Muhammad; ¢t comment a-t-on pu
fout inventer, particuliérement les événements principaux d’une vie de chef religieux et
politique.

Certes, la mémoire retenait beaucoup, et ¢’était vital dans une société a literacy extrémement
limitée. II serait absurde de négliger cette affirmation de bon sens. Pourquoi, par exemple,

BCAI 7 (1991) Yarshater (E.) (éd.): The History of al-Tabari, an Annotated Translation, recensé par Chr. Décobert

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 99

suspecter un historiographe tel qu’lbn Ishiq d’avoir imaginé la succession — ou d’avoir
rapporté¢ la forgerie de la succession — des batailles de Badr, puis d’Uhud, puis du siége de
Médine, puis d’al-Hudaybiyya, puis de La Mecque, puis de Hunayn, etc.? Certains faits de la
vie du Prophéte sont réels, comme la higra & Yatrib, pour laquelle nous avons des documents
que chacun pense étre authentiques (« Constitution de Médine »); d’autres faits, plus nombreux,
semblent vrais, ou plutdt leur invention semble invraisemblable. Au nom de cela, W.M. Watt
est enclin a accorder beaucoup aux sources de Tabari.

Mais le probléme n’est pas tout a fait 13, et il dépasse d’ailleurs largement le cadre du
volume en question (Muhammad at Mecca). En premier lieu, on peut trés bien convenir que
«’ossature » événementielle de la vie du Prophéte soit vraie mais que la « chair » soit imaginée,
ou représentée plus tardivement, selon les intéréts d’alors. Autrement dit, la bataille d’Uhud
peut étre réelle, comme 1’exil & Yatrib-Médine, comme la date de la mort de Muhammad; et
a partir de ces faits alignés, il est possible de remonter un squelette de vie vraie. Par contre, de
nombreux épisodes relatés ont une portée éminemment symbolique ou didactique. Prenons
deux exemples. Le moine syrien Bahird reconnait en Muhammad (enfant) le (futur) Prophéte
attendu : faut-il accepter 1’épisode comme une allusion a la chaine prophétique du mono-
théisme ou comme un fait « historique »? Muhammad, jeune homme, aide a la reconstruction
de la Ka’ba, et tient lui-mé&me la pierre d’angle : ol est le réel? La Kaba a-t-elle été effectivement
restaurée? Si oui, n’a-t-on pas travaillé ’événement en signifiant que Muhammad refaisait
— ala fin de I’4ge prophétique — ce que Ibrahim et Isma‘il — au début de I’Age prophétique —
avaient fait? En un mot, que faut-il prendre et laisser du récit? Pour chacun des deux exemples,
une legon est proposée. Pour le premier, I’on pourra y voir la référence a des contacts que
Muhammad put avoir avec des chrétiens, mais I’on ne saura prendre le récit pour réel; I’événement
signifiait que Muhammad, reconnu par un chrétien, entrait dans I’histoire prophétique du
monothéisme abrahamique. Quant au second exemple, si I’épisode de la restauration du sanctuaire
mecquois est plausible, bien qu’invérifiable, le réle central qu’y joua Muhammad n’existe que
par symétrie avec I’acte mythique du vieux patriarche, fondant ce sanctuaire avec I’aide de son fils.

Plus généralement, nombre de faits et de dits rapportés du Prophéte ont une semblable
portée didactique : imposer I'image prophétique et faire de ’homme Muhammad un exemple
de vie. La relation entre ce que I’on doit appeler ’hagiographic prophétique, telle que Tabari
la réécrivit aprés d’autres, et les recensions par thémes ou par transmetteurs de hadif-s (Bubari,
Muslim, Ahmad ibn Hanbal, etc.) n’est pas celle d’un calque. W.M. Watt le note : Visndd est
de peu d’importance chez Ibn Ishdq, les événements retenus par la littérature traditionniste
(des hadit-s) ct la littérature biographique (des sira-s) ne sont pas toujours les mémes. De 1'une
a l’autre, il n’y a donc pas, au sens strict, historicisation systématique de thémes d’éthique
repérables. Et parce qu’elle est trop abrupte, la thése de J. Wansbrough affaiblit sa propre portée.
Mais la stratégie, de 1’hagiographe ct du traditionniste, fut bien une mise en paralléle : formel-
lement, tout ce que nous savons de la vie du Prophéte ne devint pas un hadif, mais c’est le
rapport (d’exemplarité : rapport juridique, éthique) qui sert de modéle & I’ensemble hagio-
graphique. L’institution autoritaire du hadit fit que tout devint exemplaire dans la vie du Prophéte.
En ce sens, la thése de J. Wansbrough est fondée et importante.

Il parait, en fait, nécessaire de distinguer deux moments dans le Ta’rih de Tabari. Il y a ce

BCAI 7 (1991) Yarshater (E.) (éd.): The History of al-Tabari, an Annotated Translation, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

qui va de la naissance du monde a la vie du Prophéte, avec quelque débordement jusqu’aux
califes rasidin. Cette histoire, empreinte de merveilleux, de légendaire, est celle de la détermination
de la prophétie de Muhammad, ¢’est-a-dire de la suite des événements enchainés qui menérent
a ce que fut Muhammad. La logique de I’histoire du monde depuis Adam était que tout convergeait
vers la révélation transmise par Muhammad; il est, a cet égard, tout a fait significatif que Tabari
renverse la généalogie de Muhammad, pour la faire non pas descendre d’Adam a Iui mais
monter de lui & Adam. Comme s’il était 1’objet premier de cette histoire. Il y a ensuite, & partir
de Muhammad, I’histoire des conséquences de la révélation, ¢’est-a-dire ’histoire d’un empire
appelé Islam : c’est le deuxiéme moment. La chronologie précise sert alors de scansion du temps
écoulé, gagné a la prophétie depuis qu’elle a été scellée. Le premier moment est tout entier
dirigé vers sa fin, qui est la révélation, et tout est miracle et intervention divine. Le deuxiéme
est alimenté par la recension de I’effet de la révélation, et la régle n’est plus la détermination
mais la description. La précision chronologique, géographique, onomastique, s’impose pour
recenser les faits de I’empire et le merveilleux disparait quasiment (sauf sous forme de karamadt,
témoignages ponctuels de la puissance divine a rétablir I’ordre). Nous ne pouvons pas lire ces
deux moments de la méme fagon, et la question de la réalité des faits se pose a I’évidence, plus
pour le deuxiéme que pour le premier : or, la vie de Muhammad tient des deux.

La vie et I’ceuvre de Tabari (839-923) nous sont longuement présentées par F. Rosenthal
(vol. I, p. 5-154), en introduction & Pentreprise. Initiative heureuse qui fait le point sur ce que
nous pouvons savoir de I’homme et du savant. Cette vie est exemplaire du cursus d’un lettré
musulman : études a Rayy, puis pérégrinations dans tous les grands centres de ’empire
Bagdad, Bagra, Kifa, Hims, etc.), puis établissement & Bagdad ol son enseignement se prolonge
sur un demi-siécle. Ses biographes (al-Qifti, al-Hatib al-Bagdadi, Ibn “Asakir, Yaqut) relevérent,
particuliérement, son intégrité. Sa vie est parsemée d’événements montrant le scrupule qu’avait
Tabari 4 accepter des cadeaux, des salaires élevés, plus élevés que convenu, etc. Il n’y a certai-
nement pas de raison de douter de la modestie sociale de I’homme. Notons, cependant, que la
pauvreté, ou tout au moins le refus de ’enrichissement, est 1’un des fopoi majeurs de la vie des
‘ulama’. 11 s’agit d’un trait obligé caractérisant le vrai talib, mendiant la science et possédant
peu de biens matériels. Et si Tabari vécut effectivement dans le refus des bines, c’est qu’il se
conformait a4 I’image sociale de sa fonction.

La longue liste des ceuvres de Tabari, établie par F. Rosenthal, replace le Ta’rih dans un
ensemble. Et si, parallélement, nous évoquons les relations, difficiles et méme violentes, qu’eut
Tabari avec les disciples d’Ibn Hanbal — concernant I’important débat sur la distance entre
Dieu et sa création, et touchant au délicat probléme de la distinction du Prophéte par rapport
aux autres hommes (cf. p. 69-78) —, nous nous rendons compte que Tabari était, avant tout,
théologien et juriste, et qu’il fut historien parce qu’il était juriste, traditionniste, commentateur
du Coran. Dr’ailleurs, ’enseignement qu’il assura si longtemps & Bagdad était de zafsir et de
Jfigh. En d’autres termes, il n’y avait pas pour lui (ni pour d’autres) une discipline historique
séparée, il n’y avait pas I’histoire qui décrivait les faits tels qu’ils étaient et le droit qui les
entendait tels qu’ils devaient étre. Une méme conception théologique de I’ordre gouvernait les
différentes formes d’écriture, notamment historique et juridique (didactique). A travers le
commentaire coranique, qui était non pas un déchiffrement du texte révélé mais sa mise en

BCAI 7 (1991) Yarshater (E.) (éd.): The History of al-Tabari, an Annotated Translation, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 101

situation (tel verset révélé a tel moment, dans telle circonstance, syntaxiquement composé de
telle fagon...), Pordre devenait fait, événement. Il devenait loi a travers le recensement des
gestes et dits du Prophéte et de ses compagnons (hadit-s). Quant a I’écriture historique, nous
I’avons vu, elle prenait le fait dans son rapport & un ordre qui gouvernait la chaine prophétique
et qui, ensuite, gouvernait I'effet de la révélation.
Christian DECOBERT
(I.F.A.O., Le Caire)

Peter W. EDBURY & John G. Rowg, William of Tyre, Historian of the Latin East.
Cambridge Studies in Medieval Life and Thought, fourth series, vol. 8. Cambridge
University Press 1988. x + 187 p., Bibliography, Index.

La Historia rerum in patribus transmaris marinis gestarum, de Guillaume de Tyr, a fait
I’objet de nombreuses éditions, études et analyses mais, comme le disent les auteurs, elle n’a
pas encore fait I’objet d’une étude historiographique. Pourtant, I’historien et archevéque de
Tyr, Guillaume (1130-1184), fut 1’'un des plus importants chroniqueurs des Croisades, sinon
le plus important. En effet, pour la fin du XII® si¢cle, époque & laquelle il fut personnellement
mélé aux événements qu’il rapporte, son récit constitue 1’unique et indispensable source. Pour
les islamisants aussi, Guillaume de Tyr reste un grand mystére. Né A Jérusalem, il fut le seul
parmi ses contemporains 3 composer une histoire des dynasties musulmanes. Bien qu’il ne dise
pas connaitre la langue arabe, il s’est servi pour I’écrire de sources musulmanes, notamment
de la chronique de Sa‘id ibn Batrik. Guillaume avait quitté Jérusalem a I’Age de 20 ans pour
aller poursuivre des études en Europe; de retour en 1165, il fut trés vite intégré & la hiérarchie
de I’archevéché de Tyr, ainsi qu’a la chancellerie du roi Amaury et c’est 4 la demande de ce
dernier qu’il rédigea son Historia.

Le livre d’Edbury et Rowe a pour but d’étudier les techniques du récit historique, ses
sources, la narration, mais aussi, & travers le récit, & travers ’analyse des événements, d’étudier
I’homme : découvrir les sentiments personnels de Guillaume, dévoiler la mission qui 1’avait
animé et qu’il se croyait obligé d’exercer auprés de ses contemporains, ainsi que le message qu’il
voulait laisser aux générations futures.

Les deux premiers chapitres retracent d’une fagon sommaire 1’histoire méme du manuscrit
de I’Historia, et font le point sur les études auxquelles elle a donné lieu. Ensuite, ils passent en
revue la vie de l'auteur, sa carriére, la date de sa mort — un probléme qui n’a pas encore été
résolu d’une fagon définitive. Un autre chapitre, sommaire également, est consacré aux deux
autres ouvrages de Guillaume qui sont aujourd’hui perdus. En étudiant 1I’Historia elle-méme,
les auteurs relévent d’abord les défauts du récit historique de Guillaume : confusion de dates,
erreurs chronologiques, préjugés et ignorances, surtout envers les choses musulmanes, y compris
la médecine. Ils notent aussi I’emploi, des sources grecques, romaines et européennes, les chro-
niques des Croisades qu’il a mises en ceuvre, ainsi que les documents qu’il a exploités.

Mais c’est & partir du cinquiéme chapitre que les auteurs mettent en relief le dilemme
personnel de Guillaume et la problématique de base de 1’Historia.

Les auteurs analysent par ordre chronologique, & travers les événements, la position prise

8 A

BCAI 7 (1991) Yarshater (E.) (éd.): The History of al-Tabari, an Annotated Translation, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



