1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 9l

— p. 124, al-‘agl \a)\ al-hayilani et non al-fi*l J«&d! al-hayilani : « ..la préparation qu’il y a
dans les formes imaginatives pour recevoir les intelligibles serait 1'intellect matériel premier »
(al-Ahwani, p. 86, 1. 15).

— p. 126, 1. 6, la lecon des mss 4, T, bi-‘aqlin mufarig 3,\i lin convient mieux que
bi-l-ma‘arif < ,W\ retenue ici. Elle corrobore la doctrine d’Alexandre évoquée ici par Ibn
Ruid selon laquelle la perfection finale de I’homme est acquise d’un intellect séparé.

— id., 1. 15, al-mutaharrik £ ~:%' et non al-taharruk & =~ ; « le moteur communique au mil
(non au mouvement) ce qui est semblable en sa substance. »

— p. 127, 1. 9, la anna oY et non li-anna oY (al-Ahwani, p. 89, 1. 6). « L’existence de
I’(intellect actif) ne résulte pas de notre acte (/@ anna wugidahu “aqlan min fi'lind) », comme c’est
le cas pour les intelligibles matériels.

— p. 128, 1. 5, hadihi «» et non ‘anhu 4= (al-Ahwani, p. 89, 1. 17). L’intellect spéculatif,
qui est capable de dégager des objets les formes non séparées est a fortiori capable de dégager
cette forme séparée (fahuwa ahrd an yantazi‘a hadihi l-sirat al-mufariga).

Nous finirons par une remarque générale sur 1’établissement de 1’apparat critique de cette
édition. Le choix d’indiquer les variantes en rapportant les legons des autres mss aux lignes du
texte imprimé et non aux mots ou aux expressions dont la lecture est douteuse, comme c’est
aussi le cas dans d’autres ouvrages d’Ibn Ru$d publiés dans la m&me collection (ex. 1’épitomé
a la Physigue publié par J. Puig), rend parfois difficile le choix d’une legon, la note pouvant
étre rapportée a plusieurs mots de la méme ligne : ainsi p. 111, 1. 9, n. 9, kdda peut renvoyer a
deux mots de la ligne correspondant a la note; p. 114, n. 13, min, fi et huwa peuvent servir de
lecons pour trois mots de la ligne 13.

Une nouvelle édition d’un texte devrait toujours améliorer 1’établissement de ce texte,
surtout lorsqu’elle dispose de sources nouvelles. On ne peut dire a ce titre que 1’édition ici
recensée, 4 part I’intérét du lexique proposé a la fin du volume, demeurera 1’édition scientifique
de référence pour ce texte précicux d’Ibn Rusd.

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(C.N.R.S., Paris)

Joaquin LomBA FuUENTES, La filosofia isldmica en Zaragoza. Saragosse, Diputacion
General de Aragon, 1987. 19 X 12 cm, 255 p.

Je n’ai pas les compétences d’un philosophe, ni d’un historien de la philosophie, pour
juger du contenu de ce livre, qu’il m’a paru intéressant de signaler du seul point de vue de
I’histoire de ’Espagne musulmane et de sa culture. 11 s’agit du premier volet d’une vision
d’ensemble de ’évolution de la culture philosophique dans la capitale de la « Marche supérieure »,
¢’est-a-dire de la grande province du nord-est d’al-Andalus qui correspondait géographiquement
a la moyenne vallée de I’Ebre, le second volet étant constitué par un autre volume consacré a La
Jilosof ia judia en Zaragoza (Saragosse, 1988). Mais alors que ce dernier tient compte des pro-
longements de la pensée philosophique entretenus par les juifs de Saragosse aprés la Reconquéte,

BCAI 7 (1991) Lomba Fuentes (J.): La filosofia islamica en Zaragoza, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

92 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

I’ouvrage dont il est rendu compte ici s’arréte en 1118, date 3 laquelle la ville est occupée
par le roi d’Aragon Alphonse le Batailleur, et aprés laquelle il n’y a plus de vie culturelle
musulmane & Saragosse, les élites urbaines musulmanes ayant été contraintes a 1’exil par 1’occu-
pation chrétienne.

L’ambition de I’auteur est, & partir de la reconstitution d’une école locale « de mettre en
question ou de poser les bases d’une mise en question du concept méme de philosophie, de
I’histoire de la philosophie, et de la perspective que nous pouvons avoir sur ’Occident, I’Orient
et U'Islam» (p. 15). Il consacre les trois premiers chapitres a une présentation générale de la
philosophie islamique en Orient et en al-Andalus, et du contexte culturel et intellectuel de
Saragosse, pauvre et « provincial » jusqu’a la fin du califat de Cordoue, et ne connaissant de
développements importants qu’a partir du XI® siécle, avec la formation de la taifa de Saragosse
et ’afflux dans la grande ville de la vallée de I’Ebre de savants et de lettrés qui ont abandonné
I’ancienne capitale du califat, fuyant d’abord les troubles de 1’Andalousie, puis attirés par le
mécénat des deux dynasties émirales successives des Tugibides et des Hudides.

Comme dans I’ensemble de la culture d’al-Andalus, I’essor de la philosophie est précédé
par celui des sciences et de la logique. Le point de départ du développement de la philosophie
a Saragosse (si 'on excepte quelques auteurs antérieurs originaires de cette ville mais ayant
surtout développé leur activité dans d’autres lieux, comme le mathématicien et logicien du
Xe siécle Abli “Utman Sa‘id b. Fathiin b. Mukram « al-Himar ») semble étre lié a I’introduction
dans Ia ville de ’ouvrage encyclopédique des « « Fréres de la Pureté » (Ihwan al-Safa’) apporté
d’Orient par le médecin cordouan al-Kinani (ou al-Kirmani?) qui, aprés avoir émigré en Iran,
¢tait revenu en al-Andalus attiré par le renom de la cour de Saragosse. L’influence de cette
ceuvre et de sa philosophie religieuse d’inspiration chiite sur un milieu déja réceptif semble
avoir été considérable. On en trouve en particulier les prolongements dans la trés importante
école de philosophes judéo-arabes qui marque la vie culturelle de la vallée de I’Ebre aux
XI°-XIII® siécles (Ibn Gabirol, Ibn Paqiida, Yehiida Halevi, et divers penseurs d’époque
chrétienne). C’est dans ce contexte intellectuel que ’auteur situe le séjour et I’enseignement du
suff Ibn al-"Arif d’Almeria & Saragosse, & une époque qu’il est difficile de situer exactement
vers la fin du XI°® ou le début du XII® siécle, et celui d’Ibn al-Sid de Badajoz, qui résida dans
la ville un peu avant sa conquéte par les chrétiens. Mais le plus grand philosophe qui ait illustré
Saragosse est Ibn Bagga (Avempace), qui y est né entre 1085 et 1090, commence 4 s’y former
a la fin de la taifa hiidide, y est quelques années vizir du gouverneur almoravide Ibn Tifilwit,
avant de devoir quitter la ville lors de sa Reconquéte, et de poursuivre dans d’autres villes
d’al-Andalus, puis a2 Fez, son ceuvre intellectuelle et philosophique aussi bien que littéraire.
Pour P’auteur, il aurait été le premier philosophe andalou & manier directement les ceuvres
d’Aristote, et cela avant méme son départ de Saragosse (p. 97). Plusieurs pages (203-209) sont
consacrées a l’établissement d’une liste compléte des ouvrages, en grande partie perdus,
composés par Ibn Bdgga. La méme liste, complétée par une bibliographie des éditions et
traductions existantes de ses textes conservés, a été rééditée récemment par J. Lomba
Fuentes dans un petit ouvrage consacré exclusivement & Ibn Bagfa (Avempace, coll. « Los
Aragoneses », Diputacién General de Aragdn, Saragosse, 1989). Ce dernier ouvrage apporte,
en plus du livre dont il est rendu compte ici, un chapitre sur I’influence d’Ibn Bagga sur les

BCAI 7 (1991) Lomba Fuentes (J.): La filosofia islamica en Zaragoza, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 93

auteurs musulmans, juifs et chrétiens postérieurs, ainsi qu’une sélection de textes extraits de
ses ceuvres.

L’auteur a voulu faire ressortir le réle de Saragosse dans I’histoire de la culture islamique,
cn montrant que c’est dans cette ville que renait véritablement la philosophie : « Avant Saragosse,
il y eut de la philosophie en Orient. Mais elle s’y termina, dans sa ligne aristotélicienne, comme
Jfalsafa proprement dite, avec Avicenne. La torche du rationalisme, c’est 1’Occident qui devait
la recueillir, d’abord par 'intermédiaire de I’Islam, puis par celui du christianisme et de la
scolastique européenne. C’est a Saragosse que cela se produisit, dans 1’école de philosophie de
cette ville... Saragosse nous apparait comme le centre de la grande croisée des mouvements les
plus importants de I'Islam oriental et andalou, en méme temps que le centre de ’effort philo-
sophique, comme falsafa au sens étroit du terme, mais imprégné en profondeur par la mystique
de la hikma (ou sagesse proprement islamique qui fournit une vision du monde ou Dieu, la
création et ’homme trouvent leur place) » (p. 243).

L’ouvrage est intéressant pour ’historien par la tentative de reconstitution du milieu
intellectuel de la capitale de la vallée de I’Ebre 2 I’époque des taifas, et des conditions de 1’appa-
rition de la philosophie d’Ibn Bagga. Encore que la démonstration de I’auteur ne paraisse pas
sans force, les difficultés pour établir la chronologie des influences qui peuvent expliquer
I’apparition de telle ou telle doctrine semblent bien rendre quelque peu hypothétique certains
des enchainements supposés. Ainsi la position centrale donnée a l’introduction des « Fréres
de la Pureté » a Saragosse (p. 139-162), dont I'importance relative se trouve, me semble-t-il,
quelque peu nuancée dans I’ouvrage un peu plus récent sur la filosofia judia (p. 113 de ce dernier).
Faute de sources, on s’interroge par ailleurs sur le réle du premier « philosophe» véritable
d’al-Andalus, Ibn Fathiin «al-Himar », et sur ses liens intellectuels avec sa ville natale de
Saragosse plusieurs décennies avant le développement dans le méme lieu de la brillante école
du XI° siécle. La coincidence géographique ne laisse pas d’étre surprenante, mais la perte des
ceuvres d’Ibn Fathiin empéche de connaitre avec précision ses idées et de savoir quels liens elles
pouvaient entretenir avec celles des philosophes de I’époque des taifas. Au total un ouvrage
suggestif, clairement organisé, qui compléte trés utilement le volume sur 1’Aragon 4 I’époque
musulmane dont il sera ici question plus loin (cf. p. 109-111).

Pierre GUICHARD
(Université Lumiére - Lyon II)

BCAI 7 (1991) Lomba Fuentes (J.): La filosofia islamica en Zaragoza, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE

Michel MOLLAT et Jehan DESANGES, Les routes millénaires. Paris, Nathan, 1988. 305 p.,
index, cartes et ill.

Cet ouvrage s’adresse & un public cultivé, mais non spécialisé, qui y trouvera une présentation
agréable, grice a quelques belles illustrations en couleurs, ’alternance de témoignages et
documents anciens avec le texte des auteurs. Il répond a 1’intérét trés actuel pour I’histoire et
la littérature de voyage. Il correspond aussi & une démarche historique qui consiste a étudier
un phénomeéne dans sa totalité géographique et sa durée chronologique. Et quel phénoméne
plus que celui des migrations humaines, singuliéres ou massives, doit &tre envisagé a travers
les siécles et par-dela les frontiéres historiques?

Si ’on peut déplorer ’absence de références bibliographiques, — mais il faut généralement
s’en passer dans ce genre d’ouvrage — on dispose en revanche de deux index, I’'un pour les
noms de personnes, dynasties et peuples, I’autre pour les noms de lieux, et d’une bibliographie,
qui refléte I’'inégalité des deux contributions.

L’ouvrage est découpé en deux parties. La premiére, de Jehan Desanges, est intitulée
« L’Antiquité ». Aprés une introduction sur les conditions générales qui permirent les dépla-
cements humains — conditions géographiques et climatiques, technologie des instruments de
déplacement, et buts de ces déplacements —, l’auteur aborde les premiéres navigations/
colonisations en Méditerranée. Puis vient la description de la route de ’ambre baltique, celle
de I’étain et I’Océan septentrional, les routes africaines et les sources du Nil, la route des épices
et celle de Ia soie. La deuxiéme partie, traitée par M. Mollat, est une ouverture vers les temps
modernes. Elle commence par les chevauchées mongoles et les migrations/invasions terrestres
des peuples d’Asie Centrale, vers I’ouest principalement mais aussi vers la Chine et, phénoméne
de moindre échelle, les migrations africaines et les itinéraires amérindiens. Les grands itinéraires
océaniques sont ensuite abordés, et décrits les « pOles et carrefours» des voies millénaires,
métropoles continentales et ports maritimes et fluviaux. Plus impressionniste et moins structurée
que la premiére, cette seconde partie tient moins compte des connaissances acquises dans les
derniéres décennies. Ainsi note-t-on, entre les deux parties de ’ouvrage, un hiatus, dii sans doute
a la personnalité des auteurs, mais aussi & leur méthode de travail. Il rompt la continuité de
développements qu’on aurait aimés plus rigoureusement suivis. J’ai choisi ici de relater quelques-
unes des informations concernant les routes des épices et de la soie, qui ont eu, dans ’histoire
du monde islamique, un réle considérable : il est intéressant d’en connaitre les étapes antérieures.

Dés 600 avant notre ére, les navigations égyptiennes étant bien attestées vers la Méditerranée
comme vers le mystérieux pays de Pount, le pharaon Néchao fit construire des triéres a destination
de I'océan Indien pour protéger, semble-t-il, les navires commergant avec la cdte de Somalie.
Lorsque les Perses, sous le régne de Darius, étendent leur domination sur I’Egypte, la navigation
entre les deux pays se développe et connait une amplitude sans précédent, comme en témoigne
celle de Scylax de Caryande, un capitaine grec au service de Darius qui relie le golfe de Suez
a partir de I’Indus. Pourtant, les Achéménides n’établissent pas d’empire commercial, avec

BCAI 7 (1991) Lomba Fuentes (J.): La filosofia islamica en Zaragoza, recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



