84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Gafar AL YASIN, al-Farabi fi hudidihi wa rusiimihi. Beyrouth, “Alam al-kutub, 1985,
17 X 24,5 cm, 685 p. dont 52 p. d’introduction.

Beaucoup plus que les travaux de Massignon ou de P. Nwyia sur le vocabulaire de la
mystique, d’Afnan ou de Saliba sur celui de la philosophie ou de Georr sur les traductions
arabes et syriaques de 1’Organon, c’est le Lexique de la langue philosophique d’Ibn Sina de
M.A. Goichon que cet ouvrage ne peut manquer d’évoquer !; il partage toutefois, du point de
vue de la méthode, bien peu de choses avec la recension avicenienne.

Pour aller des différences les plus superficielles aux plus importantes, le lecteur remarquera
d’abord que G.A.Y. a choisi de classer les entrées de cette monographie par ordre alphabétique
de l’initiale des mots, et non, ainsi que Goichon, de la premiére consonne radicale. On peut
regretter ce procédé (il introduit couramment quelques centaines de pages d’écart entre le
singulier et le pluriel « brisé » d’un méme mot...), mais il est d’usage ordinaire et traditionnel
dans I’élaboration des index et des lexiques techniques.

Beaucoup plus important est le fait, pour s’en tenir au titre, que G.A.Y. présente non point
un relevé in situ du vocabulaire philosophique de Farabi, mais, ce qui est bien différent, une
anthologie des définitions farabiennes (mieux vaudrait écrire, comme je m’en expliquerai dans
un instant, de « définitions »); le lecteur comprendra qu’un mot ne peut figurer au nombre des
entrées que si Farabi I’a Iui-méme assorti de sa définition trés explicite. Qui plus est, les citations
— elles peuvent étre au nombre d’une dizaine 2 — qui lui sont associées devront se limiter a
ces « définitions ».

Ces deux conditions sont & ce point limitatives que 1’on s’étonnera de trouver dans cet
ouvrage deux fois plus d’entrées (plus de 1400) que dans le Lexique de la langue philosophique
d’Avicenne! Quatre raisons essentielles expliquent cette paradoxale différence; leur exposé
autorisera une appréciation comparative de ce travail.

1. A.M. Goichon s’en tenait au vocabulaire de la philosophie, a 1’exclusion des termes des
sciences naturelles, des mathématiques, de la médecine et de la musique. Rien de tel ici-méme
et il n’est que de parcourir la table des matiéres pour se convaincre du caractére composite des
concepts définis. Un sondage superficiel révélera combien, dans cet ensemble hétéroclite des
objets de la connaissance, la musique est privilégiée, mais elle cotoie les autres disciplines dans
une drole de cacophonie terminologique qui juxtapose, comme, sur la table d’opération, le
parapluie et la machine A coudre, tel organe de I’appareil digestif, le délire, la modulation
mélodique du hazag, la plaisanterie et la question «est-ce que...?», tous quatre regroupés au
titre de leur commune initiale dans 1’alphabet arabe 3.

Ce chaos, méme s’il met & mal les principes de classification des sciences auxquels Farabi

identifiait 1’exercice de la philosophie aprés qu’Aristote en eut achevé la construction, ne

1. Comme celui-ci dans son avant-propos, il exhaustif, des lexiques homogénes, un par

pourrait en appeler & I'autorité de Massignon, auteur >’ (Opera Minora, t. 11, p. 646).
lequel encourageait *a dresser soi-méme, lente- 2, Cf. p. ex. sous insdn, p. 104-106.
ment et patiemment, par dépouillement direct et 3. P. 629-630 de ’ouvrage recensé.

BCAI 7 (1991) Al-Yasin (G.): al-Farabi fi hudadihi wa rusimihi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 85

serait ni plus ni moins génant que le hasard apparent dans la succession des rubriques de
n’importe quel dictionnaire s’il n’était comme redoublé par un arbitraire différent dont les
conséquences sont autrement embarrassantes : si I’on réfléchit aux conditions auxquelles devrait
satisfaire un énoncé de Farabi pour figurer dans le présent ouvrage, force est de reconnaitre
que les critéres formels décideront de tout. Le recensement n’obéit en apparence a d’autre
principe que la simple forme de la définition (« X est...»; ou bien «j’appelle X...»; ou bien
«j’'entends par X...», etc.). De ce formalisme-la, s’ensuivent les deux raisons suivantes de la
paradoxale prolifération des entrées :

2. Quiconque est familier de la lecture de Farabi reconnait comme ['une des particularités
de son style la débauche de définitions dont il reste Ia plupart de ses traités. Le « Second
Maitre » définit profusément, comme il divise et recompose théatralement les éléments de ses
définitions. La remarque est banale mais faute d’en mesurer les conséquences, G.A.Y. s’expose
a s’entendre reprocher d’oublier plus de définitions qu’il n’en recense! et de choisir les définitions
qu’il retient selon des critéres (ce pourrait étre le hasard des rencontres au fil d’une réguliére
fréquentation des textes du philosophe 2) qu’il néglige d’expliciter, donnant abusivement & croire
au débutant que 1a, et nulle part ailleurs, se trouve «le dernier mot» de Farabi sur telle ou
telle question de philosophie, de musique ou d’arithmétique... Or, la question la plus fondamentale
a propos de ce livre ne s’y trouve nulle part posée; elle tient en quelques mots : pourquoi au
Juste cette insistance a définir de la part de Farabi? Les définitions dont ce livre pullule sont &
I’évidence souvent redondantes 3. Si Farabi les multiplie ainsi, ce n’est pas pour qu’elles soient
arrachées a leur paysage discursif, précieusement recueillies et reclassées pour dresser, 4 ’intention
de ’¢étudiant en philosophie, comme un fulgurant raccourci des résultats du savoir ou des points
principaux de son systéme, mais au contraire, et le plus souvent, pour les bénéfices rhétoriques
de persuasion que, dans tel texte précis adressé a tel lecteur converti aux apparences de la
science démonstrative, le philosophe peut en retirer.

Dans nombre de ses textes, Farabi utilise la définition comme le rhéteur le fait de I’enthyméme
et de la comparaison, mais tandis que ceux-ci s’adressent par vocation au vulgaire, la « définition »
devient, quand il lui faut s’occuper de convaincre des savants ou des cuistres, un instrument
d’intimidation. Comme elle passe pour étre le point de départ de la démonstration... elle fait
passer ce qui la suit pour démontré! Avec elle, I’écriture philosophique se taille un costume

1. Ainsi s’étonnera-t-on, pour ne prendre, prélevée dans le K. al-hurif (paragraphe 34, p. 79)

qu’un exemple au hasard, de I’absence, p. 642
du ¢ fondateur de la religion >’ (wadi" al-milla)
et de celui de la langue (wadi" al-luga) aux codtés
du wadi® al-nawamis.

2. On doit au méme auteur les éditions succes-
sives du K. Tahsil al-sa"dda et du K. (ou de la
risdala) al-tanbih ‘ald sabil al-sa"dda; cf. mon
compte rendu de cette édition du second de ces
traités dans la précédente livraison du Bulletin
Critiqgue (n° 6, p. 75-82).

3. Cf. p. ex. cette ¢ définition de Phomme ”’

et recensée p. 105 de 1’ouvrage : ““ L’homme est
composé de deux choses par lesquelles il subsiste
et il est évident que cela méme par quoi I’homme
subsiste et que signifie sa définition est son genre
et sa différence spécifique. > Bien entendu, le
caractére incongru de cette proposition est un
effet de sa recension sous “homme *° et Farabi
ne donne nullement cet énoncé, auquel le conduit
la discussion des idéalités platoniciennes et la
distinction des substances premiéres et des subs-
tances secondes, pour une définition de ’homme,

7 A

BCAI 7 (1991) Al-Yasin (G.): al-Farabi fi hudadihi wa rusimihi, recensé par D. Mallet

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7
« scientifique ». Elle se donne des allures hautaines qui réduiront au silence toute une catégorie
de ses possibles adversaires. Ce qui distingue peut-étre la philosophie de Farabi de celle des
autres philosophes de la méme tradition, c’est une ironie renversée qui prétendrait savoir quand
celle de Socrate affectait au contraire de ne pas savoir. Elle trouve sa singularité stylistique
dans 1’écart qu’elle creuse entre la forme d’une philosophie largement rhétorique et la philosophie.
d'une forme démonstrative convoitée pour toute science « vraie ». Avicenne ou Kindi démontrent
plus souvent que Farabi, mais ils ne mettent pas comme lui les apparences de la démonstration
en avant.

3. Cette importance abusivement reconnue par l’auteur au caractére formel des énoncés
s’accompagne curieusement chez lui d’une grande désinvolture a I’égard de... la forme des
énoncés, et n’était la remarque préalable sur la nature hasardeuse de son entreprise on lui
pardonnerait plus difficilement encore d’ajouter aux définitions farabiennes de nouvelles
définitions de son cril obtenues au terme d’un tripotage des textes. Un exemple pris au hasard
illustrera cette désinvolture. A la page 70 de ouvrage figure ce qui suit et que I’auteur présente
comme une « définition » des « opinions déterminées » :

al-ar@’ al-muqaddara : hiya al-ara@’ allati fi-I-milla al-fadila imma haqq wa-imma mital
al-haqq. (Unzur milla/55; qdarin Orist. Y Met. 5. 1. 1025b 23-24.)

Ces quelques lignes sont aberrantes. La référence au K. al-milla (éd. Mahdi) est fausse. Le
texte auquel ["auteur renvoie ici son lecteur est probablement celui de la p. 46, lignes 17-18 de
la méme et unique édition. Cette citation « explicative » mais syntaxiquement bien reldchée ne
figure en réalité nulle part (et pour cause...) dans le K. al-milla. Toutes les religions sont également
constituées d’opinions et d’actions déterminées ? et on ne voit pas comment la religion excellente
aurait le monopole de cette détermination. En somme, appartenir a la religion excellente et,
de méme, &tre soit vraies, soit des représentations de la vérité, ne constitue ni un attribut
essentiel, ni méme un propre pour les opinions déterminées, et il n’y a 13, en lieu et place de
« définition » ou méme de « description », qu'une ineptie. La référence a Aristote (dont le nom
est toujours abrégé, pour d’impénétrables raisons, « Orist.») n’est pas moins malheurcuse
puisqu’elle renvoie & un texte dans lequel le Stagirite s’interroge sur la nature pratique, poétique
ou théorétique de la physique.

Le texte de Farabi porte, ce qui est bien différent : «...fa-l-@ra’"-l-muqaddarat’ fi-l-millat'-
I-fadilat’ imma hagq™ wa-imma mital"-l-haqq’. » L’artifice de G.A.Y. consiste a travestir cette
phrase en « définition » par effraction et enfoncement d’un coin grammatical composé d’un
pronom personnel-sujet et d’'un pronom relatif 3 I’endroit qui ’arrange. Le procédé, répété
avec quelques variantes 3 tout au long de cet ouvrage, interdit d’attribuer les textes — produits
bien plus que reproduits — A tout autre... qu’a G.A.Y. lui-méme.

1. Sic. ma “asura “ald al-gumhir® tasawwuruhu’’, ’auteur

2. Cf. la premiére ligne du méme traité.

3. En voici une, génératrice de contresens :
lorsque le texte de Farabi (K. al-Hurif, paragraphe
144, p. 152) porte: ...wa-sind'at* wad-I-
nawamist fa-hiya bil-l-iqtidari “ala gidat'-I-tahyili

BCAI 7 (1991) Al-Yasin (G.): al-Farabi fi hudadihi wa rusimihi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026

BCAI en ligne

de la présente recension oublie les prépositions
qui PPencombrent et ré-écrit (p. 320 du présent
ouvrage) : ““sing'at® wad-l-nawamis ;: hiva al-
iqtidar™ “ala...”

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 87

4. Pour se donner plus de libertés encore — et telle est la derniére raison du volume de cet
ouvrage — P'auteur, arguant de quelques développements traditionnels de Farabi sur I’impos-
sibilité de définir les genres suprémes!, recense, sur le méme plan que les définitions par
les attributs essentiels (al-hudiid), ou ce qu’il présente pour tel, celles par les propres
(al-rusim), plus conformes a la tradition du Portique et promises & plus de succés auprés
de la théologie orthodoxe. Compte tenu de ses procédés de manipulation des textes et des
libertés qu’il revendique, on voit mal ce que ’auteur pourrait s’abstenir d’importer dans ce
livre...

Quelques remarques sur ’appareil bibliographique de I’ouvrage tiendront lieu de conclusion,
J’ai pu montrer, dans une précédente recension du Bulletin critique, avec quelle légéreté le
méme auteur procéde dans I’édition des textes de Farabi. Elle ne plaide pas en faveur de la
confiance 4 accorder & ce nouveau travail. Présenter maintenant, et dans 1’état des textes
aujourd’hui disponibles, un dictionnaire du vocabulaire de Farabi tient de la fuite en avant et
d’une erreur dans ’appréciation des urgences : les études lexicales rigoureuses succéderont aux
éditions critiques & venir — elles ne peuvent les précéder — et la confusion, comme les lacunes,
de la bibliographie farabienne dont ’auteur assortit son travail, et dont dépend en derniére
analyse sa consistance, témoigne clairement de I’ampleur de la tiche. L’édition de Rosenthal
et de Walzer du Résumé des Lois de Platon (titre n® 12 de la bibliographie) est omise; de méme
que celle de J. Langhade de La Rhétorique (n° 17), de M. Mahdi de La Réfutation de J. Philopon
(n° 22), de Dunlop des fusial al-madani (n° 36). Le méme texte dans la méme édition (fusil
mabadi’ ar@’ ahl al-madina al-fadila, éd. Mahdi in K. al-milla wa nusiis uprd) est recensé deux
fois sous les n°®* 35 et 46. Les fusiis al-hikam (n° 33) dont il existe depuis longtemps de bonnes
raisons de croire qu’ils sont d’Avicenne se voient de nouveau et sans explication imputés a
Farabi. Puisque ’auteur croit nécessaire de renvoyer la plupart des «citations » a d’approxi-
matives correspondances aristotéliciennes, pourquoi oublier complétement Platon? Pourquoi
enfin ne recourir, dans les correspondances avec la littérature arabe de définition, ni a Gurgéni
(K. al-ta’rifat), ni a Huwarizmi (K. mafatih al-“ulim), pourtant cités dans Pintroduction
(p. 20)?

Il serait injuste de conclure sans noter que 1’appréciation exacte d’un travail au caractére
aussi utilitaire ne pourra s’autoriser que du régulier recours, avec toutes les précautions
qu’imposent ces quelques remarques, qu’il y sera fait, a Ia fagon d’un dictionnaire. Quelles que
soient les imperfections de cet ouvrage, il peut étre utile au chercheur comme a 1’étudiant
dressé a la méfiance.

Dominique MALLET
(Université de Bordeaux III)

1. Cf. introd. p. 31-32.

BCAI 7 (1991) Al-Yasin (G.): al-Farabi fi hudadihi wa rusimihi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 7

Abi-1-Walid IeN Rusp, Talhis Kitab al-nafs. Corpus Commentariorum Averrois in
Aristotelem, Averrois Opera, A XXXI, Epitome De Anima, edidit Salvador Gomez
Nogales. Madrid, 1985. 23 x 16,5 cm, 217 + 33 p.

Dans I’euvre d’Ibn Rusd sur Aristote, les ouvrages relatifs au Traité de I’dme occupent
une place éminente, sinon la premiére dans la postérité médiévale et aussi moderne du philosophe.
On connait les grands remous que provoqua la noétique d’Averroés dans le monde latin et
particuliérement a 1’Université de Paris 3 partir des années 1250. C’est ’'un de ses travaux
relatifs au Traité de I’dme « qui nous montrera, affirmait Munk, & son point culminant, ce qu’on
peut appeler le systéme d’Ibn Roschd » 1. Un rapide parcours d’une trés bonne bibliographie
récente d’Ibn Rusd 2 montre que ce sont les problémes de psychologie et de noétique qui
occupent encore la place de choix dans les recherches contemporaines. Le P. Gomez Nogales
avait lui-méme consacré plusieurs travaux a la noétique d’Averroés (voir note 2). 1l s’était
particuliérement intéressé aux problémes de 1’épitomé * dont il a finalement donné la présente
édition, mais dont la traduction espagnole qu’il avait préparée n’a pu voir le jour de son vivant.

L’ouvrage, qui appartient au genre des épitomés (Fawami®), mais auquel G.N. continue
de donner le titre arabe de Tualhis (commentaire moyen), « parce que c’est ce titre qui est connu
de tout le monde depuis 1’édition de A.F. al-Ahwani» (introduction arabe, p. /), comporte
deux introductions : espagnole (p. 1-33), et arabe plus succincte (p. z-y* = 4 p.), un lexique
substantiel arabe-grec-espagnol (p. 142-211) qui emprunte les termes arabes a 1’épitomé d’Ibn
Rusd, et les termes grecs, le plus souvent, a 1’édition Bekker (Berlin 1877) du Traité de I’dme
d’Aristote, un index des ceuvres citées dans 1’épitomé (p. 213-214), et un index des noms propres
(p. 215-216).

De cet épitomé, I’édition de G.N. est la troisiéme. La premiére, parue avec un ensemble
comprenant les épitomés de physique (Physique, Traité du ciel, Génération et corruption,
Meétéorologiques, Traité de I’dme) et de métaphysique sous le titre rasd’il Ibn Ru¥d & Haydarabad
en 1947 a été faite, selon le groupe d’éditeurs %, & partir de deux mss et non d’un seul, comme
I’affirme G.N. (p. 2). La seconde, qui s’appuie sur deux mss (Madrid, Bibl. Nat. n°5000; Le
Caire, Bibl. Sultaniyya n° 4196) est celle qu’A.F. al-Ahwani publia sous le titre inexact de
Talhts Kitab al-nafs (Le Caire 1950) et a laquelle G.N. reproche de corriger mutuellement un
ms. par ’autre (introd. esp. p. 15 = p. h). G.N. établit le texte & partir de six mss, dont deux
(ms. (128) 20 de Téhéran; ms. n°® 4523 de la Chester Beatty Library) semblent inconnus

1. S. Munk, Mélanges de philosophie juive et 307, 308, 310, 325, 338, 339°, (° = Nogales)
arabe, (second tirage) Paris 1988, p. 450. 340°, 343°, 351°, 354-359, 385, 393, 402, 406,
2. Ph.W. Rosemann, ¢ Averroes : A Catalogue 452,453, 458, 477, 485, 501, 502, 504, 506, 525, 531,
of Editions and Scholarly Writings From 1821 539, 541, 542, 555, 557, 572, 573, 591.
onwards *’, Bulletin de Philosophie Médiévale 3. S. Gomez Nogales, ¢ Problemas alrededor
(édt) S.I.LE.P.M, (30), 1988, p. 153-221; tous les del < Compendio sobre el alma’ de Averroes”
numéros qui suivent renvoient aux études, pour Al-Andalus, 32 (1967), 1-36.
la plupart datant des vingt derniéres années, 4, Cf. G. Anawati, Mu’allafat Ibn Rusd,
relatives & la noétique d’Averroés : n°s 144, 198, Alger 1978, p. 160.
207, 210-213, 225, 226, 232, 266, 286-288, 292,

BCAI 7 (1991) Al-Yasin (G.): al-Farabi fi hudadihi wa rusimihi, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



