1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 81

et arabe, soit pour sa correspondance supposée avec son maitre, soit pour des aphorismes (voir
les recueils de Hunayn, Mubasiir, le Siwdn al-hikma, Sahrastani...), soit comme dédicataire
d’apocryphes aristotéliciens. Il pourrait fournir la matiére d’'un des compléments annoncés.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Individu et société. L'influence d’Aristote dans le monde méditerranéen. Actes du Colloque
d’Istanbul. Palais de France, 5-9 janvier 1986, édités par Thierry Zarcone, Istanbul-
Paris-Rome-Trieste, 1988 (éditions Isis). 23,5 x 16 c¢cm, 250 p.

Ce volume regroupe 18 communications et en outre une courte introduction du P. A. Roest
Crollius, s.j., président de la Conférence permanente méditerranéenne pour la coopération
internationale. Sur ces dix-huitil en est onze dont les titres sont susceptibles de retenir le spécialiste
en choses arabes et islamiques (on peut y ajouter deux contributions relatives & Maimonide :
celle de N. Rakover, Law and Equity in Aristotle and Maimonides, p. 69-76, et surtout celle de
S. Scolnicov, Maimonide et le dieu des philosophes : observations sur Daristotélisation de Ia
morale bibligue, p. 77-82). Parmi ces onze on peut sans grand dommage se contenter d’en lire
six. Trois d’entre elles se recommandent par leur sérieux et leur utilité documentaire, ce sont
celles de M. Borrmans, Un principe d’éthique aristotélicienne : In medio stat virtus, a fravers
les traditions musulmane et chrétienne, p. 83-97 (ces deux adjectifs sont bien au singulier dans
le titre, comme il est normal; la table des maticres les met au pluriel, c’est une faute, etil y en
a d’autres); de G.C. Anawati, Aristote et Avicenne. La conception avicennienne de la cité,
p. 143-157; et de Y. Marquet, Les références a Aristote dans les Epitres des Ihwan as-Safa,
p. 159-164; chacune d’elles offre au lecteur sa moisson de textes et de références ordonnés et
pensés comme savent le faire ces spécialistes. Les trois autres sont plutét des panoramas, ou
des fresques, trés intéressantes elles aussi, elles présentent et regroupent des ensembles de faits
souvent curieux et toujours instructifs; ce sont celles de L. Berti, L’idée aristotélicienne de
société politique dans les traditions musulmane et juive, p. 99-116; et surtout de M. Bayrakdar,
Laristotélisme dans la pensée ottomagne, p. 191-211 (avec une bibliographie, essentiellement
turque, aux p. 210-211) et de M. Balivet, Aristote au service du sultan : ouverture aux Turcs et
aristotélisme chez quelques penseurs byzantins du XV° siécle, p. 237-249. On peut y ajouter
I’inégale contribution de B. Oguz, Aristote et le médrésé ottoman, p. 213-235.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Ulrich RuboLpH, Die Doxographie des Pseudo-Ammonios. Ein Beitrag zur neuplatonischen
Uberlieferung im Islam. Stuttgart, Franz Steiner, 1989. 22 x 14 cm, 284 p. (Abhand-
lungen fiir die Kunde des Morgenlandes, XLIX, 1).

En 1958, S.M. Stern annongait avoir découvert « un important pseudépigraphe de 1’Antiquité
tardive » intitulé Les opinions des philosophes et attribué 4 un certain Ammonius; il s’en était

BCAI 7 (1991) Rudolph (U.): Die Doxographie des Pseudo-Ammonios. Ein Beitrag zur neuplatonischen Uberlieferung im Islam, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

servi pour rédiger 1’article Anbaduklis dans EI? et il formulait P’espoir de le publier et traduire
(A. Altmann, S.M. Stern, Isaac Israeli, p. 70, n. 1). Depuis cette date, divers auteurs tels
G. Endress, H. Daiber, E.X. Rowson, ’ont mentionné et utilis¢é mais il aura fallu patienter
trente ans pour qu’il flit édité, traduit et étudié systématiquement comme il I’a été dans ce
travail de haute qualité présenté d’abord en 1987 comme thése de doctorat a I'université de
Tiibingen. Pour plusieurs raisons, le sujet n’était pas facile. L’ouvrage, connu par un seul
manuscrit, appartient au genre de la « pseudo-doxographie » (voir p. 211 ou U.R. le rapproche
de la Turba philosophorum et du Sirr al-haliqa) : il présente a la suite des vues sur, notamment,
la création, le Créateur, ’eschatologie, attribuées & une quinzaine de philosophes grecs; ce sont
pour la plupart des présocratiques mais y apparaissent aussi Zénon «1’ancien» (mais qui est
en fait «le jeune », Zénon de Kition : voir p. 142) et les stoiciens, Plutarque, Aristote, Epicure,
et méme Proclus. Bien entendu, les porteurs historiques de ces noms ne se sont pas souciés de
la plupart des questions sur lesquelles ils sont censés ici avoir donné leur avis, & commencer par
celle de la création. Mais d’autre part tout ce qui leur est attribué n’est pas €étranger a leur
doctrine réelle : il fallait donc analyser chaque morceau du texte, en interpréter et qualifier le
contenu, et si possible voir d’olt viennent ses divers éléments, les authentiques et les autres.
Telles étaient les difficultés les plus immédiatement visibles qui se posaient, et I’on peut penser
qu’elles sont les causes principales du délai entre la découverte du manuscrit et I’accomplissement
du travail que S.M. Stern pensait pouvoir mener a bien. U. Rudolph a entrepris cette tache
ardue et s’en est fort bien acquitté.

L’introduction (p. 11-17) présente trés largement le texte et énumére les hypothéses qui
ont été formulées au sujet de son origine : grecque, islamique, gnostique? Les principaux points
qui seront avancés et justifiés par la suite sont annoncés : ce texte a dii étre composé vers le
milieu du 3¢/9¢ siécle; son information dépend de sources antiques et tout particuliérement de
la Refutatio omnium haresium d’Hippolyte de Rome (2°-3° si¢cle); mention est faite aussi de
Iimportance des éléments néoplatoniciens qui y sont contenus et constituent une sorte de
systéme d’ensemble auquel quelques éléments gnostiques sont subordonnés. La premiére partie,
constituée par I’édition et la traduction, va de la p. 21 & la p. 111. Retenons en particulier les
p. 23 et suivantes qui traitent de la tradition indirecte, étudiée a cette place tout naturellement
puisque I’ceuvre entiére est connue par un manuscrit unique. Il y est signalé en particulier que
le da’t ismadlien Abti Hatim al-Razi a fait de nombreux emprunts & « Ammonius» et que
*Amiri, bien qu’en ayant fait assez peu de vraiment littéraux, est au point de départ d’une seconde
transmission dont les principaux représentants sont d’une part l’auteur anonyme du Siwan
al-hikma, les principaux bio-bibliographes 2 la suite de Sa‘id al-Andalusi, Sahrazari; et d’autre
part Sahrastani qui lui-méme est suivi par d’autres auteurs; sont cités aussi Daylami, Biriini
et les premiers ismaéliens. Ce réseau complexe est figuré p. 26 par un graphique et les p. 27-30
fournissent une table de ces références dressée selon les chapitres découpés par I’éditeur dans
I’ouvrage. Le texte arabe est aux p. 33-79, avec un apparat constitué a partir des citations
faites par les divers auteurs énumérés. La traduction est aux p. 80-111; elle est coupée, a la fin
des chapitres 4, 11, 13 4 21, par les passages d’Hippolyte, cités en grec, qui peuvent étre considérés
comme les sources de ces chapitres. Le commentaire occupe les p. 115-211, et les notes les
p. 212-220. Viennent ensuite, p. 221-263 un lexique arabe, un index des noms propres non identifiés

BCAI 7 (1991) Rudolph (U.): Die Doxographie des Pseudo-Ammonios. Ein Beitrag zur neuplatonischen Uberlieferung im Islam, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 83

(p. 264; c’est une bonne idée), une bibliographie (p. 265-275), et les index des noms de personnes
(p. 276-278), de choses (p. 278-282), de mots (grecs, p. 282-283; arabes, p. 283-284).

Il est difficile de résumer le contenu scientifique de cette étude, d’autant qu’il se déploie
au long d’un commentaire continu trés riche ol sont menées de front ’analyse doctrinale et
les comparaisons avec des doctrines ou des textes tant grecs qu’islamiques. U.R. y fait preuve
d’une vaste érudition parfaitement majtrisée. Les derniéres pages de ce commentaire (208-211)
le résument et concluent ainsi : — ce livre est certes une compilation, mais son auteur a des
intentions précises, une doctrine, et combine ses propres vues avec des informations authentiques;
ou, pour reprendre une formule d’U.R., c’est 14 un ouvrage a la fois « exotérique/doxographique »
et « ésotériquefidéologique » (p. 208); — puis sont énumérées les principales sources antiques
et les philosophes grecs & partir desquels « Ammonius» a élaboré sa propre philosophie
(p. 208-209); — la date de composition, déja indiquée dans P’introduction, se détermine a
partir des noms de théologiens mu‘tazilites allégués et du vocabulaire, avec usage ici des travaux
de G. Endress (p. 209-210); — I’Ammonius sous le nom duquel I’ouvrage a été mis serait A. fils
d’Hermias, philosophe connu des Arabes (p. 210-211); — le lieu de composition ne se laisse
pas déterminer.

Les historiens de la philosophie arabe ont donc maintenant entre les mains un document
important, puisque si la datation proposée par U.R. est juste, ce qui est fort vraisemblable, son
auteur est 'un des tout premiers & avoir ceuvré en ce domaine, au méme moment que Kindi ou
a peu prés. Certes les philosophies de ces deux auteurs sont bien différentes 1’une de l’autre
(encore que la Risdla fi I-qawl f1 I-nafs ne soit pas tellement éloignée de I’esprit et de la méthode
du Pseudo-Ammonius; voir aussi p. 16, 121-122, 141, 188, 210, notamment) : on n’y trouvera
pas d’argumentation agencée comme en mathématiques, peu de technicité, mais une atmosphére
de spiritualité intellectuelle et de théologie, particuliérement pour ce qui concerne I'étre du
Créateur et la question de la présence ou non en Lui des formes des choses créées, « Ammonius »
nie qu’elles y soient, d’accord sur ce point avec les premiers mu‘tazilites, Kindi, et prétend-il
Thalés — alors que Plutarque aurait soutenu la thése opposée : voir sur ces points p. 118-130.
Toutefois il faudrait & mon sens nuancer la note 24 (p. 215-216) selon laquelle ce débat serait
étranger 4 la controverse entre notamment “Abbid b. Sulayman selon qui Dieu connait les
choses de toute éternité, et Hifam b. "Amr qui le nie. Il est vrai, comme le fait justement remarquer
U.R., que la question entre eux est trés précisément celle de la science divine et non celle des
idées. Mais de ces discussions ont émergé de profondes réflexions sur la chose inexistante et son
statut : ainsi chez Abl 1-Husayn al-Salihi et Abli Ya‘qib al-Sahham, voir la-dessus Annuaire
de 'EPHE, 5° section, t. 84 (1975-76), p. 391-394. Pour un esprit formé au néoplatonisme
comme 1’était notre auteur cela ne pouvait manquer de s’interpréter en termes de formes intel-
ligibles présentes a la pensée divine, et I’on sait que mu'tazilites et a§‘arites se sont par la suite
opposés sur ce point. Hifam est rangé par Ibn al-Murtada dans la sixiéme classe des mu‘tazilites,
al-$alihi, Sahham et ‘Abbad dans la septiéme : il n’est donc pas impossible, il est méme probable,
que sons sa forme pseudo-doxographique cet ouvrage offre sur ce point un reflet de ces débats :
selou la datation de U.R. il en serait, en gros, contemporain.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 7 (1991) Rudolph (U.): Die Doxographie des Pseudo-Ammonios. Ein Beitrag zur neuplatonischen Uberlieferung im Islam, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

84 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Gafar AL YASIN, al-Farabi fi hudidihi wa rusiimihi. Beyrouth, “Alam al-kutub, 1985,
17 X 24,5 cm, 685 p. dont 52 p. d’introduction.

Beaucoup plus que les travaux de Massignon ou de P. Nwyia sur le vocabulaire de la
mystique, d’Afnan ou de Saliba sur celui de la philosophie ou de Georr sur les traductions
arabes et syriaques de 1’Organon, c’est le Lexique de la langue philosophique d’Ibn Sina de
M.A. Goichon que cet ouvrage ne peut manquer d’évoquer !; il partage toutefois, du point de
vue de la méthode, bien peu de choses avec la recension avicenienne.

Pour aller des différences les plus superficielles aux plus importantes, le lecteur remarquera
d’abord que G.A.Y. a choisi de classer les entrées de cette monographie par ordre alphabétique
de l’initiale des mots, et non, ainsi que Goichon, de la premiére consonne radicale. On peut
regretter ce procédé (il introduit couramment quelques centaines de pages d’écart entre le
singulier et le pluriel « brisé » d’un méme mot...), mais il est d’usage ordinaire et traditionnel
dans I’élaboration des index et des lexiques techniques.

Beaucoup plus important est le fait, pour s’en tenir au titre, que G.A.Y. présente non point
un relevé in situ du vocabulaire philosophique de Farabi, mais, ce qui est bien différent, une
anthologie des définitions farabiennes (mieux vaudrait écrire, comme je m’en expliquerai dans
un instant, de « définitions »); le lecteur comprendra qu’un mot ne peut figurer au nombre des
entrées que si Farabi I’a Iui-méme assorti de sa définition trés explicite. Qui plus est, les citations
— elles peuvent étre au nombre d’une dizaine 2 — qui lui sont associées devront se limiter a
ces « définitions ».

Ces deux conditions sont & ce point limitatives que 1’on s’étonnera de trouver dans cet
ouvrage deux fois plus d’entrées (plus de 1400) que dans le Lexique de la langue philosophique
d’Avicenne! Quatre raisons essentielles expliquent cette paradoxale différence; leur exposé
autorisera une appréciation comparative de ce travail.

1. A.M. Goichon s’en tenait au vocabulaire de la philosophie, a 1’exclusion des termes des
sciences naturelles, des mathématiques, de la médecine et de la musique. Rien de tel ici-méme
et il n’est que de parcourir la table des matiéres pour se convaincre du caractére composite des
concepts définis. Un sondage superficiel révélera combien, dans cet ensemble hétéroclite des
objets de la connaissance, la musique est privilégiée, mais elle cotoie les autres disciplines dans
une drole de cacophonie terminologique qui juxtapose, comme, sur la table d’opération, le
parapluie et la machine A coudre, tel organe de I’appareil digestif, le délire, la modulation
mélodique du hazag, la plaisanterie et la question «est-ce que...?», tous quatre regroupés au
titre de leur commune initiale dans 1’alphabet arabe 3.

Ce chaos, méme s’il met & mal les principes de classification des sciences auxquels Farabi

identifiait 1’exercice de la philosophie aprés qu’Aristote en eut achevé la construction, ne

1. Comme celui-ci dans son avant-propos, il exhaustif, des lexiques homogénes, un par

pourrait en appeler & I'autorité de Massignon, auteur >’ (Opera Minora, t. 11, p. 646).
lequel encourageait *a dresser soi-méme, lente- 2, Cf. p. ex. sous insdn, p. 104-106.
ment et patiemment, par dépouillement direct et 3. P. 629-630 de ’ouvrage recensé.

BCAI 7 (1991) Rudolph (U.): Die Doxographie des Pseudo-Ammonios. Ein Beitrag zur neuplatonischen Uberlieferung im Islam, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



