10 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Albert ARAZI, La réalité et la fiction dans la poésie arabe ancienne. Paris, Maisonneuve
et Larose, 1989 (Islam d’hier et d’aujourd’hui). 182 p.

L’auteur se propose d’étudier deux aspects indissociables du poéte ancien : le manieur
d’idées et lartiste. Selon lui, le domaine privilégié ou s’est exercée la réflexion du poéte serait
la maniére dont celui-ci a congu le temps. Quant a Dartiste, il a choisi de Pétudier a travers la
description animaliére dans la poésie antéislamique.

L’ouvrage se compose donc de deux chapitres majeurs intitulés respectivement : I. « Le poéte
en tant que manieur d’idées, la nuit et le jour. Etude sur le temps dans la poésie arabe ancienne. »,
ct IL« Le poéte en tant qu’artiste, 'immobile et le dynamique, étude sur la réalité et la fiction
dans la description animaliére de la Jahiliyya. »

L’A. s’appuie sur une documentation trés importante : outre les études, il utilise « The
Concordance of Ancient Arabic Poetry» de 1’Université hébraique de Jérusalem, outil
inestimable sur lequel on aurait souhaité avoir quelques précisions. On ne saurait trop féliciter
M. Arazi d’avoir dépouillé et analysé une masse de textes impressionnante. Dans une notice
liminaire (p. 23-45), il réexamine, aprés Lyall et Blachére, les deux grandes anthologies du
II/VIII® s. : les Mufaddaliyyat et les Asma‘iyyat sous le rapport de leur représentativité auprés
des intellectuels musulmans du Moyen Age. Il pose la question de la fixation des Diwdns et
conclut, apres étude des recensions des diwdns d’Imru’ al-Qays et d’al-Nabiga-Dubyani, que
ces recueils n’ont cessé d’évoluer jusqu’au IV¢/X® s., donc jusqu’a une date plus tardive que
celle avancée par Blachére.

L’étude sur le temps s’articule autour de la nuit (ay! et ses dérivés) et du jour (yawm).
L’A. examine les « croisements poétiques » ou figure /ayl afin de dégager « la durée et son role
dans cette poésie» (p. 51). Il recherche, a travers I’élément temps, « des unités de motifs
suffisamment larges susceptibles d’inclure les différents thémes relatifs au temps » (p. 50). De
bréves analyses de textes tirés de la Hamasa (sa’alik, gazal, marati) nous conduisent a « I’opposition
de contraires harmoniques » qui jouera le role de principe organisateur de la Qasida. 11 conclut
(p. 103) que la poésie arabe ancienne « a traité d’un probléme existentiel » grice & cet instrument
poétique « qui a pu maintenir I’homme suspendu entre deux pdles » : pessimisme et optimisme.
Avec Papparition de I'Islam, I’espoir de triompher de la durée renforce I’aspect optimiste.

Cette étude appelle les remarques suivantes :

1. L’A. se réclame de G. Poulet, Etudes sur le temps humain. 11 elt été utile, soit qu’il citat
les théses de son modele, soit qu’il tentit de définir les siennes propres. 1l nous parle de temps
«linéaire » ou « ouvert», de temps « parabolique », de temps « cyclique » sans définir dés le
départ ce qu’il entend précisément par-1a. Ces notions ne nous paraissent pas apporter plus de
clarté & un exposé souvent confus. Les catégories posées p. 49 ne sont pas réutilisées par la suite.

2. La base de l’analyse de I’A.: les «croisements poétiques» ou figurent layl et ses
dérivés — quels en sont les autres termes? — ne sont pas explicités. Pourquoi ne pas citer

BCAI 7 (1991) Arazi (A.): La réalité et la fiction dans la poésie arabe ancienne, recensé par Cl. F. Audebert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 11

davantage d’occurrences de yawm (qui ne figure pas 2 I’index des notions)? Et que dire de
nahar relégué A quelques notes? N’aurait-il pas été plus clair d’établir rigoureusement un champ
sémantique sur lequel raisonner? En fait I’A. semble circonscrire le temps a la durée. Et si
yawm est synonyme de combats (ce qui est tout & fait exact), que faire des yawm qui ponctuent
la Mu'allaga d’Imru’ 1-Qays, pour se borner & un seul exemple? Ne représenteraient-ils pas
le temps ponctuel, le moment privilégié qui mérite d’étre redit et revécu?

3. L’A. parait avoir une vue bien restrictive de la fonction de la formule lorsqu’il se demande,
a propos des citations ol figure /ay/, s’il faut les considérer « indépendamment de toute incidence
sémantique » (p. 54). La suite de son raisonnement a ce sujet nous parait tout 3 fait obscure.

Pour ce qui est du réalisme dans la description animaliére, I’A. passe en revue les théses
de ses devanciers : Lyall, Massignon, von Griinebaum, Blachére, et adopte celle de Jacobson
selon lequel Ie réel se trouve transfiguré par la littérature. Il s’efforce de montrer qu’un ensemble
de techniques atteste chez le poéte antéislamique la volonté d’interpréter le réel (p. 113).

Dans une section sur 1’étude des tropes sont examinés la comparaison, la métaphore et
I’adjectif substantivé. Selon I’A., la comparaison entretient avec le réel un lien plus ténu quec
la métaphore qui, elle, le transfigure et appelle davantage la codification.

Dans une autre secticn, sur la nomenclature et ’interprétation du réel, I’A. note la réticence
du poéte préislamique & nommer les animaux par leurs noms (p. 128). Il pense que les poétes
ne faisaient en cela que suivre le gofit du public, qui attendait que la poésie embellisse le réel
(p. 129). Ceci aurait conduit a éviter « I’écueil de la poésie objectiviste » et conséquemment
«toute tentative de dessiner I’animal A 1’aide de la description s’avére impossible » (p. 133).
S’appuyant sur les critiques arabes, I’A. estime que le bestiaire semble n’avoir tenu aucun
compte des réalités biologiques et que les inexactitudes sont un constituant du genre descriptif.
Il souligne le rélc de Ia description comme lien entre le prologue et la louange ou la jactance,
et conclut que la poésie antéislamique a une approche iconographique. Enfin, dans une troisiéme
section, il estime & juste titre que la description animaliére n’est pas monolithique mais a connu
deux courants : I’un aurait exalté le mouvement, I’autre I’aurait figé. Cette description représente
selon lui une réalisation bien spécifique du génie arabe. Toutefois les expériences poétiques des
sociétés prélittéraires pourraient nous aider & mieux comprendre certains aspects inhérents au
genre descriptif développés dans la Gahiliyya. Il semblerait que I’auteur soit partisan de la thése
de la poésie orale, qu’il n’évoque qu’avec une grande discrétion.

L’on peut se demander, au terme de cette lecture, pourquoi le poéte ancien aurait privilégié
le temps pour exercer sa réflexion? La description animaliére ne nous renseigne-t-elle pas tout
autant sur ce point? En quoi 'immobile et le dynamique s’abstrairaient-ils du temps? D’autre
part, ne serait-il pas plus fécond de chercher & mieux connaitre la relation des bédouins a leurs
animaux afin de tenter de comprendre la teneur et la fonction de la description plutét que de
I’envisager sous ’angle du réalisme?

Claude-F. AUDEBERT
(Université de Provence)

BCAI 7 (1991) Arazi (A.): La réalité et la fiction dans la poésie arabe ancienne, recensé par Cl. F. Audebert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

12 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Hussein BAYYUD, Die Stadt in der arabischen Poesie, bis 1258 n. Chr. (« La ville dans
la poésie arabe jusqu’en 1258 ap. J.-C.»). Berlin, Klaus Schwarz Verlag, 1988.
(Islamkundliche Untersuchungen 127). 278 p.

L’objectif de cette thése de doctorat (Dissertation) soutenue en 1987 devant "université
Justus-liebig de Giessen, est clair et simple : présenter ce que les poétes arabes ont dit de la
Ville, quelle qu’elle soit; qu’ils I’évoquent incidemment ou, plus rarement, lui consacrent
Pessentiel d’un poéme, depuis la Gahiliyya, jusqu’a la chute de Bagdad. Les résultats de cette
investigation ont été classés selon le plan suivant :

L. Description de la ville : climat, nature (prairies, jardins, cours d’eau, sol et animaux),
constructions (mosquées, monastéres, palais, maisons et bains), cimetiéres et murailles,
transports et habitants.

II. Lamentations sur les villes détruites (par les hommes ou la nature).
III-1V. Panégyrique et satire de la ville.
V. L’opposition entre vie bédouine et citadine.

VI-VII-VIII. Trois chapitres assez succincts sur 1’'usage de la comparaison et de la métaphore,
la terminologie et I’hyperbole dans les poémes cités.

L’intérét de ce travail réside donc avant tout dans la documentation qu’il réunit. Les
extraits poétiques sont cités en caractéres arabes et suivis d’une traduction. Ils sont en général
bien situés, soit dans le poéme auquel ils appartiennent, soit dans leur contexte géographique
ou historique. Des remarques pertinentes accompagnent souvent cette présentation; sur le ton
humoristique ou mordant de certains poétes par exemple, sur la portée politique du panégyrique
et de la satire, sur la poésie comme lieu de la mémoire collective dans le cas des villes dévastées
par la guerre ou les catastrophes naturelles, sur la personnification de la ville, et bien d’autres
points importants ou de détail. Malheureusement, aucune synthése de ces données n’est proposée
au lecteur, sur la représentation de I’espace habité, par exemple. Le poéme d’al-Ma’miini (un
descendant bagdadien du Calife al-Ma’miin, m. 383/993), décrivant la maison d’un ami, aurait
pu donner lieu 4 une analyse de la perception de I’espace intérieur et de son esthétisme,
corroboré par le choix d’une rime en k@’ donnant une remarquable impression de détente
(p. 53). La maniére dont le méme poéte évoque un hammam en suggérant les impressions de
lumiére, de chaleur et de vapeur aurait mérité tout autant d’étre replacée dans un cadre plus
général (p. 55). Quelques remarques sur I’abandon ou le maintien de thémes d’origine bédouine,
sur I’influence de tel poéte sur tel autre ou sur I’impact de la littérature des fadd’il, ne compensent
pas I’absence d’une présentation a la fois plus chronologique et globale qui aurait mieux servi
I’histoire de la littérature arabe. Enfin on ne peut que regretter le peu de références a la poésic
de 1’Occident musulman et 1’absence totale de celle d’al-Andalus.

Somme toute, cette étude constitue, provisoirement, un utile recueil appelant a d’autres
recherches.

Denis GRrIL
(Université de Provence)

BCAI 7 (1991) Arazi (A.): La réalité et la fiction dans la poésie arabe ancienne, recensé par Cl. F. Audebert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



