1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 79

La conclusion tente une classification entre toutes ces tendances, selon leur dépendance
ou non de ’extérieur, selon leur position doctrinale traditionaliste ou réformiste ou radicale.
Une analyse est réservée, a 'intérieur de cette classification, aux convertis européens a I’islam
et a leur role actuel.

Que I’on suive ou non les auteurs sur telle ou telle analyse, opinion, démonstration, il ne
fait aucun doute que leur travail est pour I’heure d’une grande importance parce qu’il souléve,
a leur niveau de généralité concréte et urgente, toutes les questions de société que pose I’islam
en Europe et & I’Europe. Tout au plus aurait-on souhaité quelques informations et perspectives
sur un marché économique musulman en train de se mettre en place en Europe et dont les effets
multiples ne manqueront pas de se faire sentir un jour.

Signalons, pour terminer, quelques erreurs de détail, inévitables au regard de ’ampleur
du sujet. La mosquée de Paris n’a pas été « construite aprés la 2° guerre mondiale » ni « inaugurée
en 1962 » mais bien en juillet 1926 (p. 107). Hamidou Kane, I’auteur de L’aventure ambigué,
n’est pas mauritanien mais sénégalais (p. 106). Page 246, Ben Bella est devenu « tunisien ».
Amadou Bamba, le fondateur de la confrérie mouride, n’appartenait pas « i la Tigianniyya »
mais & la Qadiriyya (p. 201). C’est une facilité (ou un abus) de langage de dire que ‘Abd
al-Qadir al-Jilani est le « fondateur » de la Qadiriyya, « al-Din Rumi » celui de la « Meylewiyya »
et « Chadili » celui de la « Chadiliyya » (p. 197-198). Enfin il est probable que I’estimation du
nombre de musulmans en Europe — «4 a 4,5 millions» — soit considérée par beaucoup
comme vraiment minimale, méme si ces nombres n’ont pas grande signification sans les analyses
que les auteurs leur appliquent fort bien.

Constant HAMES
(C.N.R.S., Paris)

Dictionnaire des philosophes antiques, publié¢ sous la direction de Richard Goulet, avec
une préface de Pierre Hadot, I, Abam(m)on & Axiothéa. Paris (éditions du C.N.R.S.),
1989. 24 x 16 cm, 841 p., 6 pl. photos dont 1 en couleurs.

Voici un ouvrage qui fera date, remarquable qu’il est a divers titres : par sa taille, par sa
conception, par sa qualité. Par sa taille : ce premier tome compte quelque 520 notices (517 est
le numéro de la derniére mais il faut ajouter & ce nombre quelques notices surnuméraires
marquées d’une lettre minuscule aprés le chiffre). R. Goulet dans son introduction en annonce
«prés de 4000 » (p. 17); il serait hétif cependant de prévoir sept autres tomes car, parait-il, les
noms dont linitiale est un A sont particuliérement nombreux en grec; il est vrai qu’on prévoit
aussi (p. 19-20) des annexes aux volumes suivants : ainsi pour les traductions et traditions orientales,
pour Aristote, oriental ou non (il a déja ici 180 pages); alors... On lit, dans I’introduction
encore (p. 18-19), et nous arrivons donc a la conception, que trois genres sont rassemblés ici :
la prosopographia, d’oli la « fiche d’identité » de chaque philosophe (du moins quand cela est
possible; car pour qu’un nom figure dans ce dictionnaire il suffit qu’il se lise quelque part,

BCAI 7 (1991) Goulet (R.) (éd.): Dictionnaire des philosophes antiques, t. |, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

fiit-ce dans une liste toute séche ou sur une stéle, voire 4 titre de fausse lecture dans une édition :
ainsi le numéro 17, « Actoridés », pour « Mentoridés » comme il faut en réalité le lire); la
bibliotheca : de chacun sont répertoriés tous les titres d’ouvrages attestés, méme en 1’absence
de tout fragment qui survive; la clavis, et cela nous vaut des bibliographies « délibérément
sélectives et parfois critiques », et en tous cas abondantes. Quant a la qualité, il suffit de feuilleter
I’ouvrage pour s’en convaincre; ’excellente typographie en est 1’aspect visible immédiatement,
trés vite le contenu se révéle étre du méme niveau. Ajoutons que ce tome I commence par une
préface de Pierre Hadot qui aussi bien qu’une présentation de 1’ceuvre est une réflexion con-
ceptuelle et méthodologique sur la philosophie antique et la maniére d’en faire I’histoire. A
I’autre bout cent pages (693-789) sont consacrées a la topographie et ’archéologie de I’Acadé-
mie (Marie-Frangoise Billot), en attendant pour un prochain volume une étude sur I’histoire
de 1’école (Tiziano Dorandi).

Il est inutile de rappeler I’intérét que présente pour tout historien de la philosophie arabe
un ouvrage de référence sur 1a philosophie grecque. Celui-ci en particulier du fait de son exhaustivité
est propre a faciliter des mises en perspective et a ouvrir des pistes : au plus littéral, de suggérer
des identifications de noms mal transcrits; plus en profondeur, des filiéres, des réseaux, des
séries bibliographiques, des connexions imprévues d’idées et de faits, bref tout ce que pourra
apporter une lecture ol la recherche documentaire se poursuivra en une de ces promenades
érudites ou 1’on sera facilement induit. Voici en tous cas les noms ou la philosophie arabo-
islamique est tout spécialement concernée. Ce sont, dans 1’ordre de leur apparition : Aganis,
mathématicien et/ou médecin attesté dans plusieurs textes arabes (notice par R. Goulet et
Maroun Aouad; p. 60-62). Alexandre d’Aphrodise (mémes auteurs; p. 125-139); ses ceuvres
conservées uniquement en arabe sont présentées aux p. 135-139, mais comme il a été beaucoup
traduit en cette langue ’Alexandre arabe se retrouve pratiquement partout dans cette notice,
particuliérement aux p. 127-128, 132-133. Alinis, cité par plusieurs écrivains arabes comme un
commentateur de 1’Organon (p. 151-153; notice d’Abdelali Elamrani-Jamal). « Ammonius »
(Pseudo-Ammonius), p. 170-171, notice d’Ulrich Rudolph, auteur d’une édition et d’une étude
dont on peut lire ci-contre la recension. Ankabitis, qui apparait dans le De pomo pseudo-
aristotélicien (cf. p. 537-541), par M. Aouad (p. 203-204). Apollonios de Tyane apparait a la
p. 290 sous son nom arabe de Balinis (la notice, p. 289-294, est de Patrick Robiano). L’Aristote
arabe a de ce domaine spécial la part qui lui revient entre tous les autres, celle du lion; & savoir :
p. 415-416, Vie d’Aristote par Ptolémée, en arabe (M. Aouad); p. 455-472, Rhétorigue, tradition
syriaque et arabe (M. Aouad); p. 502-528, Organon, tradition syriaque et arabe (Henri Hugonnard-
Roche, A. Elamrani-Jamal); p. 528-534, Métaphysique, tradition syriaque et arabe (Aubert
Martin); p. 537-541, le De pomo (M. Aouad); p. 541-590, la Théologie d’Aristote et autres textes
du Plotinus arabus (M. Aouad). Enfin, Ata@walis, « mystérieux dédicataire du Commentaire sur
le De anima attribué a Simplicius » et mentionné seulement dans la tradition arabe, p. 637-639
(M. Aouad). Chacune de ces notices est une mine d’informations, les bibliographies sont
fournies ct tiennent compte des travaux les plus récents. A ces quelques indications qui auront
donné, du moins on I’espére, quelque idée de ce Dictionnaire et de son intérét je joindrai un
peu d’étonnement. 11y a ici 24 Alexandre, on y cherche un vingt-cinquiéme : le roi de Macédoine,
I’éléve d’Aristote, qui occupe une place assez belle dans les littératures philosophiques persane

BCAI 7 (1991) Goulet (R.) (éd.): Dictionnaire des philosophes antiques, t. |, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 81

et arabe, soit pour sa correspondance supposée avec son maitre, soit pour des aphorismes (voir
les recueils de Hunayn, Mubasiir, le Siwdn al-hikma, Sahrastani...), soit comme dédicataire
d’apocryphes aristotéliciens. Il pourrait fournir la matiére d’'un des compléments annoncés.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Individu et société. L'influence d’Aristote dans le monde méditerranéen. Actes du Colloque
d’Istanbul. Palais de France, 5-9 janvier 1986, édités par Thierry Zarcone, Istanbul-
Paris-Rome-Trieste, 1988 (éditions Isis). 23,5 x 16 c¢cm, 250 p.

Ce volume regroupe 18 communications et en outre une courte introduction du P. A. Roest
Crollius, s.j., président de la Conférence permanente méditerranéenne pour la coopération
internationale. Sur ces dix-huitil en est onze dont les titres sont susceptibles de retenir le spécialiste
en choses arabes et islamiques (on peut y ajouter deux contributions relatives & Maimonide :
celle de N. Rakover, Law and Equity in Aristotle and Maimonides, p. 69-76, et surtout celle de
S. Scolnicov, Maimonide et le dieu des philosophes : observations sur Daristotélisation de Ia
morale bibligue, p. 77-82). Parmi ces onze on peut sans grand dommage se contenter d’en lire
six. Trois d’entre elles se recommandent par leur sérieux et leur utilité documentaire, ce sont
celles de M. Borrmans, Un principe d’éthique aristotélicienne : In medio stat virtus, a fravers
les traditions musulmane et chrétienne, p. 83-97 (ces deux adjectifs sont bien au singulier dans
le titre, comme il est normal; la table des maticres les met au pluriel, c’est une faute, etil y en
a d’autres); de G.C. Anawati, Aristote et Avicenne. La conception avicennienne de la cité,
p. 143-157; et de Y. Marquet, Les références a Aristote dans les Epitres des Ihwan as-Safa,
p. 159-164; chacune d’elles offre au lecteur sa moisson de textes et de références ordonnés et
pensés comme savent le faire ces spécialistes. Les trois autres sont plutét des panoramas, ou
des fresques, trés intéressantes elles aussi, elles présentent et regroupent des ensembles de faits
souvent curieux et toujours instructifs; ce sont celles de L. Berti, L’idée aristotélicienne de
société politique dans les traditions musulmane et juive, p. 99-116; et surtout de M. Bayrakdar,
Laristotélisme dans la pensée ottomagne, p. 191-211 (avec une bibliographie, essentiellement
turque, aux p. 210-211) et de M. Balivet, Aristote au service du sultan : ouverture aux Turcs et
aristotélisme chez quelques penseurs byzantins du XV° siécle, p. 237-249. On peut y ajouter
I’inégale contribution de B. Oguz, Aristote et le médrésé ottoman, p. 213-235.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

Ulrich RuboLpH, Die Doxographie des Pseudo-Ammonios. Ein Beitrag zur neuplatonischen
Uberlieferung im Islam. Stuttgart, Franz Steiner, 1989. 22 x 14 cm, 284 p. (Abhand-
lungen fiir die Kunde des Morgenlandes, XLIX, 1).

En 1958, S.M. Stern annongait avoir découvert « un important pseudépigraphe de 1’Antiquité
tardive » intitulé Les opinions des philosophes et attribué 4 un certain Ammonius; il s’en était

BCAI 7 (1991) Goulet (R.) (éd.): Dictionnaire des philosophes antiques, t. |, recensé par J. Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



