1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 77

conceptuels préconisés par notre auteur pour l'intelligence de ces processus. Car, comme on
le sait, M. Arkoun trouve dans la distinction entre discours mythique et discours idéologique, et
par suite dans ’assomption par I’Islam du concept de mythe, de quoi expliquer et résoudre
maints problémes actuels. Frappé par I’ampleur des manipulations idéologiques qui utilisent
les croyances, les mythes et les traditions, il semble moins sensible & ce qu’il y a d’accidentel
et & ce qu’il y a de structurel dans ces manipulations. Ou plut6t, il est sensible a I’exigence
intellectuelle qu’il crédite de capacités d’élucidations qui peut-&tre la dépassent. L’essentiel lui
apparait résider dans les réalités que peut mettre en évidence une certaine anthropologie
culturelle.

Sur cette voie, on voit mieux la portée de la volonté de discernement appliquée, chez
M. Arkoun, & la mise en évidence de 'impensé et de Vimpensable, termes peut-€tre excessifs
dans un espace dominé par des cliquetis de termes de nature idéologique et qu’il faut instruire
en les réduisant comme on réduit un métal plutdt qu’en les enflant par la fausse richesse de
notions empruntées. I1 y a 1a de toute fagon un souci de vérité qui commande la voie étroite
d’une investigation scientifique toute tendue vers ’intelligence d’objets éminemment pratiques,
au double sens d’objets indissociables de I’action humaine et de projets finalisés par des pré-
occupations de nature morale et politique. M. Arkoun reste donc un moraliste. Et il y a un
lien continu entre sa thése sur Miskawayh et sa critique ultérieure de la situation historique de
I’Islam vivant. Il s’agit, somme toute, de comprendre et a la fois d’éclairer des positions et des
situations. Mais par-dessus tout, il s’agit aussi d’une pensée tendue vers 1’action et associée a
I’exigence de conformer le discours aux faits et aux actes, exigence respectée également dans
I’analyse de 1’évolution de I’Islam. Il en résulte que celle-ci ne peut se passer de I’apport des
sciences humaines. C’est pourquoi on aimerait que des efforts de ce genre, qui sont en réalité
des efforts constructifs pour un dialogue réel et approfondi, se multiplient et fructifient dans
une modernité qui les réclame et qui n’a pas de sens sans eux.

Allal SINACEUR
(UNESCO, Paris)

Felice DASSeTTO, Albert BASTENIER, Europa : nuova frontiera dell’Islam. Roma, Ed.
Lavoro, 1988. 283 p. (Presentazione di Bruno Etienne).

A tout prendre, I’inventaire est un cri d’alarme. Sans dramatisation, sans esprit catastrophiste,
sans préjugés repérables, les deux universitaires belge et italo-belge ont accumulé les dossiers,
les réflexions, les informations sur un sujet qu’ils avaient été parmi les premiers a signaler : le
développement en Europe d’un Islam transplanté (éd. Epo, 1984).

Cri d’alarme veut dire qu’il s’agit de sortir de I’ignorance d’un phénoméne aux incidences
multiples et de préparer I’avenir car «la question la plus importante, peut-étre, est de savoir
comment faire cohabiter, dans un méme espace, 1’Islam et 1’Occident. » Islam dont « la présence
est désormais irréversible » et qui « sera probablement demain aussi une force politique ». Et
puis, caractéristique fondamentale mise en évidence par cet ouvrage, «l’islam transplanté »

BCAI 7 (1991) Dassetto (F.), Bastenier (A.): Europa: nuova frontiera dell’lslam, recensé par C. Hames
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

se situe de plus en plus dans une perspective européenne, a la fois a travers ses « organisations
a structure européenne » et & cause du «caractére insignifiant des frontiéres nationales pour
les musulmans ».

Disons tout de suite que les analyses proposées s’attachent 4 une « couverture » d’ensemble
de la situation, a la fois économique, politique, juridique et religieuse. Historique également
car les premiers chapitres reprennent ’histoire des relations entre ’Europe et ’islam, en insistant
particuliérement sur I'importance du probléme israélien dans 1’évolution des attitudes et des
idéologies en pays musulman, avec leurs conséquences pour I’Europe. Exemple : « En 1974,
la Belgique a négocié des contrats industriels avec les pays du Golfe, en contrepartic d’une
reconnaissance officielle de I’Islam. » Sont passées en revue, dans leurs rapports avec les émi-
grations vers I’Europe et avec les relations Nord-Sud, les données économiques et démographiques
des pays musulmans méditerranéens, « données impressionnantes en termes de besoins ali-
mentaires ».

Le cadre général ainsi posé, on en revient a «’islam en expansion», « 4 nouveau acteur
de Dhistoire ». A propos de ce chapitre, il faut poser la question : qui avait prévu pareille
évolution de l'islam? Réponse : personne. Il est donc aisé, a posteriori, de conclure que les
analystes « ont eu une perception erronée du dynamisme en cours et qu’ils n’ont pas pergu la
réalité profonde des pays musulmans» en proie & un «anti-modernisme au nom d’un néo-
modernisme islamique ». La nouveauté de ce <« néo-modernisme islamique»? C’est qu’il
s’articule avec I’Etat national moderne et qu’il produit des «islams nationaux ». Il en découle
une compétition entre ces islams nationaux et la question centrale devient : lequel de ces islams
atteindra 1’hégémonie?

C’est dans le cadre de cette expansion et de cette concurrence que se situe I’histoire actuelle
de l’islam dans une Europe devenue champ de manceuvre, en particulier pour les groupes
islamistes qui n’ont pas, dans leurs espaces nationaux respectifs, la possibilité d’évoluer comme
ils le désireraient. D’olt une question corollaire : faut-il parler, en Europe, d’'unislam d’importation
ou d’un islam européen, c’est-d-dire autonome et adapté aux particularités européennes? Les
auteurs estiment que c’est une réponse qu’il faut remettre a plus tard...

Les chapitres qui évaluent 1’état de 1’islam dans les différents pays européens, dans ses
relations avec I’Etat et la sphére publique, dans ses expressions radicales, liées ou non & des
Etats islamiques ou A des institutions elles-mémes dépendantes d’Etats islamiques, dans ses
connexions diplomatiques et politiques diverses, sont parmi les plus stimulants sur le plan de
I’'information et de la réflexion. On y découvre la place stratégique tenue par la revendication
d’un enseignement islamique, facteur décisif dans la reproduction sociale de 1’islam en Europe.
On y découvre aussi la spécificité d’attitude des différents pays européens, plus ou moins
décentralisés, plus ou moins laicisés et en tout cas empétrés dans des hésitations sur la place
a donner a un islam qui n’est pas que religieux. On y découvre encore le rdle central de certains
Etats islamiques, principalement le Pakistan et ’Arabie Saoudite qui, par différents relais
institutionnels internationaux, impulsent et contrdlent des idées, des hommes, des institutions.
Mais on notera avec satisfaction qu’un chapitre signale I’existence d’un islam plutdt soustrait
a ces influences étatiques, a savoir les différentes branches du confrérisme musulman présent
en Europe ainsi que des organisations plus univoquement religicuses.

BCAI 7 (1991) Dassetto (F.), Bastenier (A.): Europa: nuova frontiera dell’lslam, recensé par C. Hames
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 79

La conclusion tente une classification entre toutes ces tendances, selon leur dépendance
ou non de ’extérieur, selon leur position doctrinale traditionaliste ou réformiste ou radicale.
Une analyse est réservée, a 'intérieur de cette classification, aux convertis européens a I’islam
et a leur role actuel.

Que I’on suive ou non les auteurs sur telle ou telle analyse, opinion, démonstration, il ne
fait aucun doute que leur travail est pour I’heure d’une grande importance parce qu’il souléve,
a leur niveau de généralité concréte et urgente, toutes les questions de société que pose I’islam
en Europe et & I’Europe. Tout au plus aurait-on souhaité quelques informations et perspectives
sur un marché économique musulman en train de se mettre en place en Europe et dont les effets
multiples ne manqueront pas de se faire sentir un jour.

Signalons, pour terminer, quelques erreurs de détail, inévitables au regard de ’ampleur
du sujet. La mosquée de Paris n’a pas été « construite aprés la 2° guerre mondiale » ni « inaugurée
en 1962 » mais bien en juillet 1926 (p. 107). Hamidou Kane, I’auteur de L’aventure ambigué,
n’est pas mauritanien mais sénégalais (p. 106). Page 246, Ben Bella est devenu « tunisien ».
Amadou Bamba, le fondateur de la confrérie mouride, n’appartenait pas « i la Tigianniyya »
mais & la Qadiriyya (p. 201). C’est une facilité (ou un abus) de langage de dire que ‘Abd
al-Qadir al-Jilani est le « fondateur » de la Qadiriyya, « al-Din Rumi » celui de la « Meylewiyya »
et « Chadili » celui de la « Chadiliyya » (p. 197-198). Enfin il est probable que I’estimation du
nombre de musulmans en Europe — «4 a 4,5 millions» — soit considérée par beaucoup
comme vraiment minimale, méme si ces nombres n’ont pas grande signification sans les analyses
que les auteurs leur appliquent fort bien.

Constant HAMES
(C.N.R.S., Paris)

Dictionnaire des philosophes antiques, publié¢ sous la direction de Richard Goulet, avec
une préface de Pierre Hadot, I, Abam(m)on & Axiothéa. Paris (éditions du C.N.R.S.),
1989. 24 x 16 cm, 841 p., 6 pl. photos dont 1 en couleurs.

Voici un ouvrage qui fera date, remarquable qu’il est a divers titres : par sa taille, par sa
conception, par sa qualité. Par sa taille : ce premier tome compte quelque 520 notices (517 est
le numéro de la derniére mais il faut ajouter & ce nombre quelques notices surnuméraires
marquées d’une lettre minuscule aprés le chiffre). R. Goulet dans son introduction en annonce
«prés de 4000 » (p. 17); il serait hétif cependant de prévoir sept autres tomes car, parait-il, les
noms dont linitiale est un A sont particuliérement nombreux en grec; il est vrai qu’on prévoit
aussi (p. 19-20) des annexes aux volumes suivants : ainsi pour les traductions et traditions orientales,
pour Aristote, oriental ou non (il a déja ici 180 pages); alors... On lit, dans I’introduction
encore (p. 18-19), et nous arrivons donc a la conception, que trois genres sont rassemblés ici :
la prosopographia, d’oli la « fiche d’identité » de chaque philosophe (du moins quand cela est
possible; car pour qu’un nom figure dans ce dictionnaire il suffit qu’il se lise quelque part,

BCAI 7 (1991) Dassetto (F.), Bastenier (A.): Europa: nuova frontiera dell’lslam, recensé par C. Hames
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



