1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 71

pas 2 se muer un peu partout, la démographie aidant, en son inverse, c’est-a-dire en facteur de
déstabilisation et de blocage (p. 187-189).

De ce fait, ’on constate qu’a I’arrivée comme au départ, la pensée réformiste, pour 1’auteur,
demeure égale a elle-méme. Animée d’une volonté quasi obnubilante de secouer I’occupant
mais pressée en méme temps d’en adopter le style de gestion étatique, elle se voit réduite,
apparemment, a une vision uniformément fragmentaire, mutilante par conséquent et limitée.
Du reste, une telle réalité se vérifie non seulement a propos de I’itinéraire choisi, comme on I’a
vu, ou des concepts, mais aussi & I’occasion des résultantes (p. 88-90 et 193-195).

A cet égard, les mémes éléments d’éclairage — a savoir le culturel profond et ’environnement
historique — sont sollicités par M. Oumlil, conjointement ou non, pour expliquer par exemple
les divergences relatives au donné islamique de wmma en rapport, au niveau surtout de la déli-
mitation du territoire, avec celui de nation (chap. III et VI). De méme qu’on y a recours pour
situer séparément et 1’échec du projet culturel de Taha Husayn et I’évolution vers 1’activisme
de I’organisation des Fréres musulmans (chap. VI) et « le comportement partisan » des officiers
au pouvoir et «la voie martiale » épousée par des hommes de parti convaincus, en théorie, des
vertus du pluralisme parlementaire (p. 197 et suiv.). Sans parler des particularismes qui soutiennent
en Asie les revendications séparatistes des musulmans de I'Inde (p. 171-177), en Orient arabe
I’hostilité aux monarchies locales, au Maroc I’attachement, & 1’époque similaire d’occupation,
au systeéme royal identifié volontiers, dans ce pays, a la tradition séculaire de résistance (p.208-215).

Tant de thémes abordés a partir de I’islah pouvaient difficilement, il est vrai, se préter a
une analyse tout & fait exhaustive. Peut-&tre étaient-ils inégalement destinés & permettre, d’autre
part, la concentration sur le seul réformisme arabe annoncé dés le début, dans ses rapports a
I’Etat national. De ce dernier trait résulte, semble-t-il, I’impression que ce réformisme arabe,
précisément, est noyé quelque peu dans un espace islamique, au sens large, qui n’est sien que
« par exces ». Cela étant, on retiendra & ce sujet — et c’est le principal — que la pensée de
I’isldh, en tant que tout, a donné lieu, de la part de M. Oumlil, & une lecture interrogative
profonde et stimulante. Exposés dans une langue a la fois sobre et précise, les problémes
choisis soulévent, chemin faisant, des questions insoupgonnées parce que se rapportant, en
général, a des « évidences » consacrées par la routine.

Reste a ajouter qu’il aurait été souhaitable, s’agissant de concepts et de données historico-
culturelles constamment interférentes, qu’on disposit d’index et aussi, dans bien des cas, d’un
appareil critique un peu plus étoffé.

Mohamed KaABLY
(Université Mohamed V, Rabat)

William Montgomery WATT, Islamic Fundamentalism and Modernity. London and
New York, Routledge, 1988. 23 x 14 cm, 158 p.

W. Montgomery Watt se devait d’analyser le fondamentalisme islamique en ses rapports
avec la modernité, pour d’autant mieux cerner les malentendus qu’il ne cesse de susciter
aujourd’hui. Le fait est que Ia plupart des musulmans contemporains semblent encore concevoir

BCAI 7 (1991) Watt (W.M.): Islamic Fundamentalism and Modernity, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

lIe monde et s’y comporter spécifiquement en fonction d’une vision qui leur est propre ct que
PIslam leur a léguée depuis les origines : selon I’A., il leur serait donc difficile, voire impossible,
de percevoir les événements de I’histoire moderne et d’accueillir les exigences de la technologie
industrielle, ce qui les maintiendrait dans une position marginale qui se révéle aussi périlleuse
pour eux-mémes que pour le reste des humains. Tel est, semble-t-il, le fil conducteur des six
chapitres ici proposés a la réflexion du chercheur.

Dans le I” chapitre (1-23), I’A. s’attache & décrire l'image traditionnelle de lui-méme que
UIslam s’est construite et qui constitue le non-dit de ses adeptes aujourd’hui. Les aspects essentiels
en sont les suivants : caractére statique et immuable du monde ol I'innovation est blamable et
I’évolution inconcevable (« Pour les musulmans, 'immutabilité est a la fois un idéal pour les
individus et les sociétés, ainsi qu’une perception de la nature actuelle de I’humanité et de son
environnement »); vocation de I'Islam a étre la religion ultime, définitive et donc finale, puisque
les autres religions sont corrompues et qu’il ne saurait en advenir une nouvelle (« L’Islam
prétend bien étre 1’ultime religion et trouver donc dans le Coran et la Sunna I’essentiel de la
vérité religieuse et morale telle que la requiert I’espéce humaine, aujourd’hui et jusqu’a la fin
des temps »); lautosuffisance méme de I’Islam avec son «savoir pour vivre» et non « pour
dominer » (« Cette foi en ’autosuffisance de 1’Islam, en méme temps qu’un soupgon constant
vis-a-vis de tout ce qui n’est pas islamique et partant la répugnance i emprunter aux autres
cultures, continue a régner jusqu’a ce jour. Le corollaire en est que les musulmans montrent
curieusement trés peu d’intérét pour toute autre forme de connaissance, quand bien méme cela
leur serait utile a des fins trés pratiques »); constitution de I’Islam historique en une demeure de
I'Islam & vocation séparée du reste du monde (« La division du monde en une demeure de I’Islam
et une demeure de la guerre n’est aucunement une réalité du passé : aussi longtemps que
grandit I’Islam traditionnaliste en force et en puissance, cela pourrait réapparaitre au premier
plan de la politique internationale »); [’idéalisation de Muhammad et de I’Islam des premiers
temps, celui des califes bien dirigés (« Avec ce danger réel que la communauté soit tellement
occupée a reconstruire quelque chose du passé qu’elle en oublie de voir et de résoudre les réels
défis et problémes d’aujourd’hui »).

C’est a la lumiére de cette analyse rigoureuse de la self-image de I'Islam que I’A. relit
Ihistoire passée et présente dans les sociétés musulmanes. Au chapitre 2 (24-43), il considére
Uinstitution religieuse et son déclin au couis des siécles de grandeur et de décadence de I’Empire
ottoman. Force est bien de constater que les temps modernes y avaient réduit le pouvoir des
‘ulama’ plutdt conservateurs et renforcé les intrusions et les innovations législatives et judiciaires
du pouvoir séculier plutét progressiste, d’ou de curieuses retrouvailles entre les tenants du
fondamentalisme islamique et [’appareil des hommes de religion. Dans le chapitre 3 (44-61),
il passe en revue les témoins des commencements de la résurgence islamique en réponse a 1’érosion
constante de cette image idéale d’un Islam parfait et intégre sous les chocs de la modernité.
Muhammad ‘Abduh (1849-1905), Hassan al-Banna (1906-1949), Mawdiudi (1904-1979), le colonel
Qaddafi, les Ahmadiyya sont tour a tour présentés dans leur effort pour défendre I’Islam en
son identité menacée par les «attitudes intellectuelles occidentales ». Parallélement, avec le
chapitre 4 (62-70), ’A. évoque la recherche libérale d’une nouvelle identité, telle qu’elle se
formule dans la pensée d’un Ahmad Khan, d’un Amir ‘Ali, d’un Fazlur Rahmin, d’un

BCAI 7 (1991) Watt (W.M.): Islamic Fundamentalism and Modernity, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 73

Mohammed Arkoun et de bien d’autres, mais sans grand succés vis-a-vis des opinions
publiques.

C’est au chapitre 5 (71-124), plus particuliérement long, que I’A. offre une critique constructive
de I'Islam contemporain en vue de I'aider a se faire, pour aujourd’hui, une self-image qui soit
plus vraie et plus réaliste. « Ce faisant, dit-il, je ne veux pas attaquer 1’Islam comme tel, mais
bien plutdt aider les musulmans 4 mieux ajuster leur communauté au rdle qu’elle doit jouer
dans le monde contemporain ». Viennent alors de multiples propositions qui ne sont pas sans
envisager bien des mutations en vue d’une meilleure adaptation de cette self-image aux exigences
de la modernité en évitant toutes les tentations dans lesquelles tombent trop souvent les
fondamentalistes et les intégristes de toutes tendances. L’A. invite les musulmans 2 recouvrer une
image plus vraie et d’eux-mémes et du monde ol ils vivent, et donc a faire leur aggiornamento
tout comme les Eglises 1’ont fait grice & un renouveau exégétique et théologique. Cette
reconstruction intellectuelle suppose que soient acceptées toutes les méthodes exigeantes de la
critique historique et toutes les requétes rigoureuses du savoir moderne, et donc la relativité
de Iexpression linguistique de la vérité religieuse, I’élément humain indéniable en tout processus
de révélation, I’originalité de I’Islam dans le cadre des religions bibliques dont il est inséparable
et vis-a-vis desquelles il doit mieux s’expliquer quant & certains faits historiques. On lira avec
attention, p. 88, la liste des cinq points sur lesquels il conviendrait de réfléchir en ce sens. L’A.
insiste aussi sur le nécessaire changement a opérer quant aux liens entre la religion et la politique
(les formes du pouvoir et de sa légitimité ont changé) et quant aux relations avec le reste du
monde qui n’est pas musulman (celui-ci n’est pas nécessairement « hostile » a I’Islam et celui-ci
se doit d’accepter les régles d’un droit international qui transcende les priviléges médiévaux
de la demeure de IIslam et ne saurait plus admettre un quelconque gikdd guerrier). Il rappelle
enfin qu’en matiére sociale, beaucoup souhaitent ouvrir toute grande la porte de 1’igtihad pour
résoudre bien des problémes inédits, et accepter, par suite, une certaine convergence des points
de vue quant aux droits de I’homme (3 redéfinir, & préciser et...  appliquer scrupuleusement),
sans oublier la nécessaire et réelle promotion de la condition des femmes. Toutes choses qui
ne pourraient, toujours selon I’A., que reconstruire une self-image de I’Islam plus siire et plus
crédible : les grandes lignes en sont données a la p. 123.

Les sociétés musulmanes évoluent-elles dans le sens souhaité par I’A. en vue d’une meilleure
image d’elles-mémes? Le chapitre 6 (125-139), qui traite de l’expérience iranienne, semblerait
affirmer le contraire, étant donné que la contestation shi‘ite a toujours engendré certains excés
dans Phistoire de I’Islam et que bien des événements récents n’en font que corroborer la gravité.
C’est pourquoi I’A. tente d’interpeler ses interlocuteurs musulmans dans son chapitre 7 qui
n’est qu’un bref et dense épilogue (140-143) : ce sont des pages d’une grande importance. « La
question fondamentale, dit-il, consiste 3 demander aux musulmans de dire s’ils veulent &tre
membres (a part entiére) d’un seul et méme monde, ou s’ils préférent vivre seuls dans un
monde strictement islamique qui leur soit propre.» Peut-on bénéficier des techniques et des
avantages de la civilisation moderne tout en refusant « un Occident jugé décadent» parce que
valeurs et non-valeurs y sont des plus contrastées? Reprenant les conclusions de ses différents
chapitres, I’A. croit pouvoir dire qu’une «correction de cette fausse self-image» n’est pas
tellement utopique ni irréalisable. « Certains “wlama’, ajoute-t-il, commencent 2 montrer des

BCAI 7 (1991) Watt (W.M.): Islamic Fundamentalism and Modernity, recensé par M. Borrmans )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

tendances plus libérales et il y a aussi toute une masse, silencieuse, en faveur d’opinions libé-
rales en Islam». L’A. est convaincu que bien des courants y apparaitront, qui s’exprimeront
par de «nouvelles initiatives ». Certains observateurs abonderaient volontiers dans son sens,
tandis que beaucoup d’autres ne peuvent pas ne pas souligner combien sont encore puissantes,
graves et rudes, les affirmations du fondamentalisme islamique.

Bien siir, un tel livre sera mal regu par les représentants patentés de ce dernier, généralement
allergiques sinon polémiques vis-3-vis de tous les orientalistes, fussent-ils les plus amicaux :
et ¢’est le cas d’un Ibrahim Sulaiman dans Impact International (25 August-7 September 1989)
qui en résume la lecture sous le titre « Watt hopes one day Muslims will secularise Islam ».
Le débat reste donc ouvert et W.M. Watt en a montré 1’enjeu pour tous. Sa vaste culture
islamologique et sa profonde foi chrétienne donnent & ce livre, écrit dans un climat de dialogue
pacifique et de respect attentif, une richesse d’information et une largeur de réflexion qui devraient
lui permetire d’étre bien regu, accueilli et compris par ceux d’entre les musulmans qui, comme
Habib Boularés, veulent que I’'Islam ne soit pas synonyme de peur mais d’espérance.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.1., Rome)

Mohamed KABLY, Variations islamistes et identité du Maroc médiéval, Paris, Maisonneuve
et Larose, et Rabat, éditions Okad, 1989 (coll. « Islam d’hier et d’aujourd’hui »,
n° 33). 79 p.

L’ouvrage que nous présente Mohamed Kably est bref mais dense et ambitieux car il nous
propose une lecture inédite et en profondeur de certains événements du passé arabo-musulman
A la lumiére de certaines de nos préoccupations actuelles.

La premiére et aussi la plus importante des trois contributions qui composent ’ouvrage
a pour titre : «les soubassements historiques de ’islamisme contemporain» (p. 11-45). Elle a
été élaborée dans le cadre du programme de coopération entre la faculté des Lettres de Rabat
et la Fondation Konrad Adenauer. Le titre est assez éloquent pour expliciter le but de ’auteur :
tenter une approche de l’islamisme actuel qui ne céde pas a la tentation d’en faire une manifestation
de tendances récentes dans I’fslam, sans pour autant le réduire a la résurgence d’un phénoméne
ancien. Pour ce faire, la démarche de Phistorien fera jaillir des faits P’éclairage qui convient a
la compréhension des concepts en jeu (p. 13 et suiv.) et montrera que depuis fort longtemps
I’Occident s’est trouvé confronté a des situations analogues. Car la tendance qui se manifeste
dans I’islamisme a surgi depuis les premiers si¢cles de I’Islam : le message égalitaire et unitaire
de I'Islam n’a pas réussi a maintenir sa cohésion. Mais la mise en ceuvre de cet idéal par les
Omeyyades et les Abbasides devait marquer un grand décalage avec cetidéal et c’est en contestant
cet état de fait que commencera a se manifester I’islamisme. M.K., armé de cette clé, va reprendre
les grandes lignes du développement des califats omeyyades et abbasides avant de s’attacher
a la contestation religieuse au Maghreb médiéval dans son opposition & 1’Orient, en particulier
a la suite de ’échec de la démarche de la délégation berbére envoyée a Hifdm b. “‘Abd-al-Malik.

BCAI 7 (1991) Watt (W.M.): Islamic Fundamentalism and Modernity, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



