1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 69

suite de ces débats : il semble avoir ignoré les vues du chiisme duodécimain qui vont dans ce
sens (p. 75-76); il est par contre bien informé des débats classiques chez les sunnites et utilise
habilement les lectures divergentes des Traditions; I’inspiration principale lui vient des mystiques,
en particulier d’Ibn “Arabi et Sirhindi (p. 143-146) :

« C’est vraiment une ironie de I’histoire intellectuelle de I’islam indien qu’Ahmad Sirhindi,
qui a acquis au XX° siécle I'image d’un parangon d’orthodoxie, ait fourni quelques années
plus t6t une inspiration au plus grand hérétique de I’islam indien moderne [. . .]. La prophétologie
ahmadie doit donc étre considérée comme une renaissance fascinante de la pensée mystique
meédiévale, exprimée dans le contexte social et politique des temps modernes » (p. 146).

Ce livre, qui fera date comme la précédente monographie sur Ahmad Sirhindi, doit étre
lu non seulement par les spécialistes des Ahmadiyya ou de I’isima indien, mais par tous ceux
qui s’intéressent a la doctrine de la prophétie en Islam et aux différentes formes qu’elle a prises.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S./E.H.E.S.S., Paris)

Ali OuMLIL, al-Islahiyya al-‘arabiyya wa-l-dawla al-wataniyya. Beyrouth, Dar al-tanwir,
1985. 21,5 x 14,5 cm, 216 p.

Dans cet ouvrage consacré a la problématique du mouvement de réformisme apparu dans
tels pays arabes par suite du déferlement contemporain de 1’Occident, sept études sont articulées
en chapitres faisant suite & une introduction succincte ol les parties s’insérent, une fois définies
séparément, dans un schéma d’ensemble annoncé dés 1’ouverture comme constat global de
référence. De dimensions inégales, ces chapitres pourraient s’appréhender tout aussi bien comme
essais autonomes consacrés chacun, dans une méme perspective, & préciser telle nuance ou telles
orientations particuliéres. Les titres retenus ainsi sont les suivants : I. Introduction au discours
sur islah; I1. Fitra et « état de nature » ou reconsidération de ’ordre social; III. Islam et
Etat national; IV. De «la tolérance »... est-ce bien 13 un concept impartial?; V. Le projet de
Taha Husayn; VI. Mouvement islamiste et Etat national; VII. Le réformisme arabe et la question
de I’Etat.

De cette nomenclature, il ressort d’emblée qu’il s’agit 13, formulés différemment, soit de
concepts, soit de rapports. En fait, ces données se combinent, au plan de la démarche, et la
saisie du mental, objet de ces essais, est abordée systématiquement par le biais du culturel
profond et du contexte. Autrement dit, 1’on part, pour identifier une notion quelconque
— méme usuelle —, du concret, c’est-a-dire du lexique de 1’is/ah et de la terminologie — source
du modéle occidental. Pour s’assurer de la correspondance du contenu — ou plutét, le plus,
souvent, du contraire —, I’on recourt au background respectif, soit donc, en d’autres termes
a Dlidentité historico-linguistique de chacune des formulations en présence. De sorte qu’il ne
tarde pas a s’avérer peu a peu, tant & propos de transpositions évidentes (Sird/démocratie;
ahl al-hall wa-I-‘aqd [ représentants du peuple; igrihad | liberté de pensée, etc...) que par rapport
aux translations strictes considérées comme littérales (fitra /état de nature; islah/réforme;

6 A

BCAI 7 (1991) Oumlil (A.): al-Islahiyya al-‘arabiyya wa |-dawla al-wataniyya, recensé par M. Kably
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

maslaha/intérét, etc.) qu’il y a eu, en général, déviation plus ou moins flagrante au passage.
C’est que la traduction réformiste, dans tous les cas, était encore & connotation islamique alors
que le corpus occidental, quant a lui, était laic et « dégagé vis-a-vis du patrimoine religieux »
(p. 26).

L’une des illustrations les plus probantes d’une telle « dérive » est développée a propos
du concept bien islamique de fitra. Elaboré a travers des disciplines aussi diverses que 1’exégése,
le kalam et la falsafa médiévale, ce concept, en se prétant aux spéculations des modernistes,
allait garder intacte, en gros, son acception courante traditionnelle. Si bien qu’a I'inverse de la
notion d’« état de nature» considérée cependant comme notion équivalente, la fifra, pour
lesdits modernistes, n’était ni un commencement ni méme une étape de transit mais une fin.
Soit donc une station ultime, sous ’angle historico-religieux, que tout homme devrait essayer
d’atteindre (p. 35-64).

D’ou la gravité du paradoxe touchant le sens du projet de référence retenu théoriquement
par la pensée unanime des réformistes, fussent-ils arabes, au sens pratique du mot, ou musulmans.
Ce qui sous-tendait ce genre de paradoxe, selon M. Oumlil, c’est d’une part le désir pressant
de « rattraper » le nouveau maitre et d’autre part la vision réductrice qu’on avait a I’évidence
de l’itinéraire suivi, sur tous les fronts, par celui-ci. Car pour la pensée réformiste en question,
la supériorité européenne, en tant que phénomeéne historique, était le fait d’Etats et d’Etats
seuls, c’est-a-dire de systémes politiques et d’appareils administratifs et militaires. N’étaient
pris en compte, pour appréhender 1’épanouissement-cible de 1’Occident, ni les acquis présents
du citoyen ni le support culturel global ni I'impact de la pensée économique ni le réle de la
société au sein du systéme (p. 88-90 et 96-97). De ce fait, réorganiser 1’armée, pour ’ensemble
des modernistes, ne passait guére par une implication motivante, 3 quelque plan que ce fit, des
habitants. Pas plus que la réorganisation de 1’assiette ne supposait nécessairement, dans I’esprit
de tous, une refonte globale des rapports (p. 104-106). Ce qui revient a dire que le mouvement
de I’isldh ne visait que subsidiairement la collectivité soumise et se souciait par-dessus tout, la
aussi, du systéme étatique au pouvoir. Souhaitant ce systéme équilibré a I’instar de celui de
I’occupant, il ne pouvait I’imaginer en aucune maniére, vu son approche, ni moderne, au sens
technique du mot, ni «national ». Tout au plus le voulait-il organisé et équitable, selon
I’auteur, tout en restant conceptuellement attaché au modéle islamique anté-umayyade (p. 104
et 202).

Il faut dire, d’autre part, que le discours réformiste, tout en maintenant sa pression en
direction de la tyrannie excessive (istibdad) et de I’Etat, avait plaidé ardemment la cause, dans
un but de mobilisation ponctuelle, de I’option éducative et de 1’école. C’est que la science, dans
le cas du modéle prisé de [’autre, était la clé, estimait-on, qui en expliquait I’avance par rapport
a I’Orient. Et comme la problématique de 1’islah, précise M. Oumlil, se ramenait en définitive
a la dualité contrastée du progrés/retard, reconquérir 'indépendance, selon le méme islah,
passait aussi par le savoir. Seulement, en omettant d’intégrer la formation a un projet socio-
économique qui passait outre le fait polarisant d’indépendance, les réformistes, dans ce domaine
également, allaient demeurer bien en dega du fond des choses. Puisqu’en étant ainsi subordonnée
au politique, I’action enseignante, condition sine qua non de promotion, pouvait difficilement,
une fois atteint I’objectif d’indépendance, maintenir son statut privilégié. Aussi bien ne tarda-t-elle

BCAI 7 (1991) Oumlil (A.): al-Islahiyya al-‘arabiyya wa |-dawla al-wataniyya, recensé par M. Kably
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 71

pas 2 se muer un peu partout, la démographie aidant, en son inverse, c’est-a-dire en facteur de
déstabilisation et de blocage (p. 187-189).

De ce fait, ’on constate qu’a I’arrivée comme au départ, la pensée réformiste, pour 1’auteur,
demeure égale a elle-méme. Animée d’une volonté quasi obnubilante de secouer I’occupant
mais pressée en méme temps d’en adopter le style de gestion étatique, elle se voit réduite,
apparemment, a une vision uniformément fragmentaire, mutilante par conséquent et limitée.
Du reste, une telle réalité se vérifie non seulement a propos de I’itinéraire choisi, comme on I’a
vu, ou des concepts, mais aussi & I’occasion des résultantes (p. 88-90 et 193-195).

A cet égard, les mémes éléments d’éclairage — a savoir le culturel profond et ’environnement
historique — sont sollicités par M. Oumlil, conjointement ou non, pour expliquer par exemple
les divergences relatives au donné islamique de wmma en rapport, au niveau surtout de la déli-
mitation du territoire, avec celui de nation (chap. III et VI). De méme qu’on y a recours pour
situer séparément et 1’échec du projet culturel de Taha Husayn et I’évolution vers 1’activisme
de I’organisation des Fréres musulmans (chap. VI) et « le comportement partisan » des officiers
au pouvoir et «la voie martiale » épousée par des hommes de parti convaincus, en théorie, des
vertus du pluralisme parlementaire (p. 197 et suiv.). Sans parler des particularismes qui soutiennent
en Asie les revendications séparatistes des musulmans de I'Inde (p. 171-177), en Orient arabe
I’hostilité aux monarchies locales, au Maroc I’attachement, & 1’époque similaire d’occupation,
au systeéme royal identifié volontiers, dans ce pays, a la tradition séculaire de résistance (p.208-215).

Tant de thémes abordés a partir de I’islah pouvaient difficilement, il est vrai, se préter a
une analyse tout & fait exhaustive. Peut-&tre étaient-ils inégalement destinés & permettre, d’autre
part, la concentration sur le seul réformisme arabe annoncé dés le début, dans ses rapports a
I’Etat national. De ce dernier trait résulte, semble-t-il, I’impression que ce réformisme arabe,
précisément, est noyé quelque peu dans un espace islamique, au sens large, qui n’est sien que
« par exces ». Cela étant, on retiendra & ce sujet — et c’est le principal — que la pensée de
I’isldh, en tant que tout, a donné lieu, de la part de M. Oumlil, & une lecture interrogative
profonde et stimulante. Exposés dans une langue a la fois sobre et précise, les problémes
choisis soulévent, chemin faisant, des questions insoupgonnées parce que se rapportant, en
général, a des « évidences » consacrées par la routine.

Reste a ajouter qu’il aurait été souhaitable, s’agissant de concepts et de données historico-
culturelles constamment interférentes, qu’on disposit d’index et aussi, dans bien des cas, d’un
appareil critique un peu plus étoffé.

Mohamed KaABLY
(Université Mohamed V, Rabat)

William Montgomery WATT, Islamic Fundamentalism and Modernity. London and
New York, Routledge, 1988. 23 x 14 cm, 158 p.

W. Montgomery Watt se devait d’analyser le fondamentalisme islamique en ses rapports
avec la modernité, pour d’autant mieux cerner les malentendus qu’il ne cesse de susciter
aujourd’hui. Le fait est que Ia plupart des musulmans contemporains semblent encore concevoir

BCAI 7 (1991) Oumlil (A.): al-Islahiyya al-‘arabiyya wa |-dawla al-wataniyya, recensé par M. Kably
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



