66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7
Yohanan FRIEDMANN, Prophecy Continuous. Aspects of Ahmadi Religious Thought and
its Medieval Background. Berkeley, University of California Press, 1989. [xu1] + 218 p.,
glossaire, biblio., triple index (général, versets coraniques, traditions prophétiques).

La secte des Ahmadiyya, fondée en 1889 dans I’Inde britannique — dans la province du
Panjab aujourd’hui partagée entre I’Inde et le Pakistan — par Mirza Gulam Ahmad (1838(?)-1908)
a depuis longtemps attiré ’attention des islamisants a cause de son organisation missionnaire
mondiale, puis en raison de sa situation peu enviable de secte & la limite de la communauté
des croyants, déclarée non musulmane par le parlement de la République islamique du Pakistan
en 1974 sous le «libéral(!) » Bhutto et exclue du pélerinage a La Mecque sous la pression des
autorités saoudiennes.

En dépit de cette notoriété et de I’'immense littérature que la secte a produite (la bibliographie
ahmadie non exhaustive donnée en p. 201-205 comprend déja 177 titres), elle restait mal connue :
la bibliographie quasi exhaustive des livres et articles qui [ui ont ét€ consacrés (p. 205-208) n’a
que 63 entrées, et encore celles-ci incluent-elles aussi bien les ouvrages polémiques que les pu-
blications savantes. La seule monographie de qualité, celle de H.J. Fisher!, est consacrée a
Pactivité de la secte en Afrique de I’Ouest. L unique histoire d’ensemble des Ahmadiyya, celle de
S. Lavan ?, s’arréte a4 1936 et reste inadéquate faute de recours systématique aux sources
originales. Le présent ouvrage comble ces lacunes.

Son auteur, Yohanan Friedmann, professeur d’arabe a 1’Université hébraique de Jérusalem,
compte parmi les autorités les plus éminentes sur la pensée islamique en contexte indien : il a
produit une série d’articles couvrant pratiquement toute I’histoire musulmane de I’Inde depuis
la conquéte du Sind au VIII® siécle jusqu’a la pensée politique des oulémas indiens contemporains 3;
sa thése a renouvelé Pinterprétation de ’ordre mystique naqshbandi “. Le présent ouvrage (dont
la primeur fut donnée dans une série de conférences a I’E.H.E.S.S. en 1983) prolonge cette thése,
montrant comment la doctrine de la prophétie chez les Ahmadiyya dérive en grande partie des
spéculations de la mystique médiévale.

La premiére partie, « The Ahmadiyya Movement: A Historical Survey » (p. 1-46), donne
une vue d’ensemble de I’histoire de la secte avec la biographie du fondateur, de son successeur
Niir al-Din (1841-1914) qui ne lui était pas apparenté et parvint & maintenir [’unité du mouvement.
Celui-ci se scinda ensuite, sur des questions de personnes et d’organisation, en deux branches

1. H.J. Fisher, Ahmadiyya: A study of contem-
porary Islam on the West African Coast, London,
1963.

2. S. Lavan, The Ahmadiyya movement: History
and Perspective, New Delhi, 1974,

3. Voir une synthése de ces travaux dans
Y. Friedmann, «Islamic Thought in Relation to
the Indian Context», in M. Gaborieau, €éd.,
Islam et Société en Asie du Sud, Paris, E.H.E.S.S.,
1986, p. 79-91 (cf. Bulletin critigue n°® 4 (1987),
p. 162-164). Consulter aussi, a propos du Sind,

BCAI en ligne

P’article du mé&me auteur : « The Origins and
Significance of the Chach Nima», in Y.
Friedmann, éd., Islam in Asia, vol. 1 : South
Asia, Jerusalem, Magness Press; Boulder, West-
view Press, 1984, p. 23-37. (Voir également
ici-méme, p. 106, le compte rendu du livre de
D. Maclean).

4. Y. Friedmann, Shaykh Ahmad Sirhindi: an
QOutline of His Thought and a Study of His Image
in the Eyes of Posterity, Montreal, McGill-Queen’s
University Press, 1971.

BCAI 7 (1991) Friedmann (Y.): Prophecy Continuous. Aspects of Ahmadi Religious Thought and its Medieval Background, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 67

qui développerent par la suite des stratégies missionnaires et des doctrines prophétologiques
divergentes. Celle des Qadyanis — aux mains du fils du fondateur, Mahmiid Ahmad (m. 1965),
puis de ses petits-fils Nasir Ahmad (m. 1982) et Tahir Ahmad — mit 1’accent sur la nature
prophétique de la mission du fondateur, se coupant ainsi délibérément de I’orthodoxie sunnite.
La branche Lahorie — qui se constitua autour de Muhammad °Ali et de Kamal al-Din (né en
1870) — mit une sourdine aux prétentions prophétiques du fondateur, évitant de se présenter
aux yeux des étrangers comme séparée de la communauté sunnite. Ce chapitre résume ensuite,
en soulignant au passage les lacunes de notre documentation, 1’expansion missionnaire de ces
deux branches, depuis 1’Afrique de 1’Ouest jusqu’a 1’Indonésie. Il donne aussi la premiére
histoire des persécutions de la secte : le récit de ses malheurs au Pakistan, depuis les émeutes
de 1953, est poussé jusqu’en 1984 avec ’ordonnance du général Zia qui 1égalisa la persécution,
en passant par ’arrét du parlement de 1974 qui déclara les Ahmadis non musulmans. Si ces
faits ont une certaine notoriété, on sait beaucoup moins qu’ils ont eu des précédents entre les
deux guerres (p. 29) : des oulémas de Deoband (en particulier I’'un d’eux qui devait faire
carriére au Pakistan, Sabbir Ahmad ¢ Utmani) justifiérent la mise & mort d’Ahmadis en Afgha-
nistan en 1924 comme chatiment 1égitime des apostats; le parti politique musulman des Ahrar
demanda dés 1934, comme il devait le refaire au Pakistan a partir de 1949, que les Ahmadiyya
soient déclarés non musulmans, Ce chapitre contient enfin un résumé des positions politiques
de la secte, qui resta toujours loyale aux autorités en place, pendant la période coloniale
comme sous le régime du Pakistan ou ses dirigeants ont cherché refuge en fuyant les massacres
qui endeuillérent le Panjab indien en 1947.

La quatriéme partie sur la propagation de I’islam, avec son unique ch. 8, «le gihdd chez
les Ahmadiyya » (p. 165-180), donne une explication & ce quiétisme. Gulim Ahmad a rompu
avec 1’orthodoxie sunnite qui, aujourd’hui encore, présente le gihad comme une obligation
— soulignée comme telle au XIX® par les « wahhabites » indiens —; il alla méme plus loin que
les modernistes qui firent I’apologie du gihdd comme guerre défensive. Il déclara, refusant I’exégése
traditionnelle, que le gihdd avait toujours été défensif; et qu’avec son propre avénement
comme mahdi il était devenu caduc. Il choisit une lecture rare d’une Tradition célébre oii I’on
déclare que le mahdi « abolira la guerre » (harb) et non plus la « capitation » (gizya) comme
dans les lectures habituelles (p. 165-168 et 175-176). Avec l’arrivée en Inde des Britanniques
qui accordent une entiére liberté de controverses religieuses et de prosélytisme, le gihad
militaire n’a plus d’objet. Gulim Ahmad, prophéte des temps modernes, est venu annoncer
cette ére de paix : sa doctrine est donc, plus radicalement encore que celle des modernistes, une
adaptation a la situation nouvelle créée par 1’arrivée des Britanniques. Avec la Pax Britannica,
don d’Allah, le seul gihad qui reste & accomplir est la propagation pacifique de I'islam par la
parole et par la plume. Ainsi s’expliquent a la fois 1’attitude quiétiste des Ahmadiyya et leur
dévouement a ’action missionnaire.

Ceci nous méne a ce qui est le ceeur de la doctrine Ahmadiyya, sa prophétologie, qui forme
aussi le ceeur de Pouvrage.

La seconde partie est consacrée aux précédents classiques. En effet, cette doctrine qui fait
du fondateur de la secte une réapparition de Jésus et le compare aux avatars des divinités
hindoues comme Krishna (p. 122-124) peut paraitre au premier abord d’un syncrétisme trés

BCAI 7 (1991) Friedmann (Y.): Prophecy Continuous. Aspects of Ahmadi Religious Thought and its Medieval Background, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

éloigné de la tradition islamique. 1l n’en est rien : Gulim Ahmad s’est inspiré de précédents clas-
siques; il s’est justifié par des arguments et dans des termes empruntés a une tradition ancienne
qu’il connaissait bien. Cet arriére-fond classique est étudié dans trois chapitres : «la finalité
de la Prophétie » (ch. 2, p. 49-82, qui avait déja été publié sous forme légérement plus courte !);
«les substituts de la prophétie » (ch. 3, p. 83-92); «I’idée de rénovation religicuse (tagdid) »
(ch. 4, p. 94-101).

La troisiéme partie, qui traite des « prétentions spirituelles de Gulam Ahmad », montre
comment il a utilisé ces précédents classiques pour revendiquer le statut de prophéte des temps
modernes. Cette partie centrale est elle aussi divisée en trois chapitres. Le premier, « Mugaddid,
Muhaddat, Mahdi and Masih» (ch. 5, p. 105-118), est consacré aux différents titres utilisés par
Gulam Ahmad pour décrire son réle prophétique. Le second, « Prophétologie et revendication
du statut de prophéte » (ch. 6, p. 119-146), analyse la fagon dont Gulim Ahmad revendique le
réle de prophéte; on peut la résumer par la citation suivante tirée de ses ceuvres (p. 134; texte
ourdou, p. 191) :

« Allah m’a accordé I’honneur du discours divin. Cet honneur m’échut seulement en
suivant le Prophéte. Si je n’étais pas un membre de cette communauté et ne le suivais pas, je
n’aurais pas obtenu I’honneur de ce discours, méme si mes ceuvres égalaient toutes les montagnes
de la terre. 11 en est ainsi parce que maintenant toutes les prophéties, sauf celle de Muhammad,
sont terminées. Il ne peut plus y avoir de prophéte apportant une Loi. Un prophéte qui n’apporte
pas de Loi peut venir seulement s’il est membre de la communauté musulmane. Suivant ces
regles, je suis a la fois un membre de la communauté musulmane et un prophéte. Et ma
prophétie — c’est-a-dire le discours divin qui passe par moi — est ’ombre de la Prophétie de
Muhammad. »

Le ch. 7 (p. 147-162) étudie les différences doctrinales entre les branches Qadyanie et
Lahorie au sujet du statut prophétique du fondateur.

La place manque pour souligner la richesse et I’importance de ces deuxiéme et troisiéme
parties. Il y a 1a une recherche originale sur la prophétie en islam : 1’auteur procéde & une
investigation détaillée des sources arabes et persanes qui incluent les collections de Traditions,
I’exégése coranique et des traités de théologie du sunnisme, des ccuvres du chiisme duodécimain
et des ouvrages de mystiques comme Ibn ‘Arabi et Ahmad Sirhindi. Ces investigations montrent
que c’est seulement & une époque récente que fut fixée la formulation simpliste du dogme de
finalité de la prophétie qui traduit univoquement hdtam al-nabiyyin par « dernier des prophétes »
dans ’ordre chronologique, et qui fut utilisée par le poéte philosophe Igbal (m. 1938) et par
les oulémas pakistanais pour exclure les Ahmadiyya de la communauté musulmane. Le débat
sur la continuation de la prophétie, sous des formes diverses, aprés la mort de Mahomet s’est
poursuivi tout au long de I’histoire de I’islam jusque dans ’euvre de Sirhindi (m. 1624). La
revendication par Gulam Ahmad de la qualité de prophéte non législateur s’inscrit dans la

1. Y. Friedmann, « Finality of Prophethood in Sunni Islam », Jerusalem Studies in Arabic and
Islam, n°® 7, 1986, p. 177-215.

BCAI 7 (1991) Friedmann (Y.): Prophecy Continuous. Aspects of Ahmadi Religious Thought and its Medieval Background, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 69

suite de ces débats : il semble avoir ignoré les vues du chiisme duodécimain qui vont dans ce
sens (p. 75-76); il est par contre bien informé des débats classiques chez les sunnites et utilise
habilement les lectures divergentes des Traditions; I’inspiration principale lui vient des mystiques,
en particulier d’Ibn “Arabi et Sirhindi (p. 143-146) :

« C’est vraiment une ironie de I’histoire intellectuelle de I’islam indien qu’Ahmad Sirhindi,
qui a acquis au XX° siécle I'image d’un parangon d’orthodoxie, ait fourni quelques années
plus t6t une inspiration au plus grand hérétique de I’islam indien moderne [. . .]. La prophétologie
ahmadie doit donc étre considérée comme une renaissance fascinante de la pensée mystique
meédiévale, exprimée dans le contexte social et politique des temps modernes » (p. 146).

Ce livre, qui fera date comme la précédente monographie sur Ahmad Sirhindi, doit étre
lu non seulement par les spécialistes des Ahmadiyya ou de I’isima indien, mais par tous ceux
qui s’intéressent a la doctrine de la prophétie en Islam et aux différentes formes qu’elle a prises.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S./E.H.E.S.S., Paris)

Ali OuMLIL, al-Islahiyya al-‘arabiyya wa-l-dawla al-wataniyya. Beyrouth, Dar al-tanwir,
1985. 21,5 x 14,5 cm, 216 p.

Dans cet ouvrage consacré a la problématique du mouvement de réformisme apparu dans
tels pays arabes par suite du déferlement contemporain de 1’Occident, sept études sont articulées
en chapitres faisant suite & une introduction succincte ol les parties s’insérent, une fois définies
séparément, dans un schéma d’ensemble annoncé dés 1’ouverture comme constat global de
référence. De dimensions inégales, ces chapitres pourraient s’appréhender tout aussi bien comme
essais autonomes consacrés chacun, dans une méme perspective, & préciser telle nuance ou telles
orientations particuliéres. Les titres retenus ainsi sont les suivants : I. Introduction au discours
sur islah; I1. Fitra et « état de nature » ou reconsidération de ’ordre social; III. Islam et
Etat national; IV. De «la tolérance »... est-ce bien 13 un concept impartial?; V. Le projet de
Taha Husayn; VI. Mouvement islamiste et Etat national; VII. Le réformisme arabe et la question
de I’Etat.

De cette nomenclature, il ressort d’emblée qu’il s’agit 13, formulés différemment, soit de
concepts, soit de rapports. En fait, ces données se combinent, au plan de la démarche, et la
saisie du mental, objet de ces essais, est abordée systématiquement par le biais du culturel
profond et du contexte. Autrement dit, 1’on part, pour identifier une notion quelconque
— méme usuelle —, du concret, c’est-a-dire du lexique de 1’is/ah et de la terminologie — source
du modéle occidental. Pour s’assurer de la correspondance du contenu — ou plutét, le plus,
souvent, du contraire —, I’on recourt au background respectif, soit donc, en d’autres termes
a Dlidentité historico-linguistique de chacune des formulations en présence. De sorte qu’il ne
tarde pas a s’avérer peu a peu, tant & propos de transpositions évidentes (Sird/démocratie;
ahl al-hall wa-I-‘aqd [ représentants du peuple; igrihad | liberté de pensée, etc...) que par rapport
aux translations strictes considérées comme littérales (fitra /état de nature; islah/réforme;

6 A

BCAI 7 (1991) Friedmann (Y.): Prophecy Continuous. Aspects of Ahmadi Religious Thought and its Medieval Background, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



