1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 65

ABU YA-‘QUB SEIESTANI, Le Dévoilement des choses cachées (Kashf al-Mahjib) Recherches
de philosophie ismaélienne. Traduit du persan et introduit par Henry Corbin.
Lagrasse, Verdier, 1988. 14 X 22 cm, 139 p. (collection « Islam spirituel »).

Comme le donne a entendre un avertissement, « I’essentiel » de la traduction publiée pour
la premiére fois dans ce livre remonte 4 un travail élaboré par Henry Corbin du 6 décembre 1947
au 20 février 1948. C’est dire qu’il s’agit essentiellement de la traduction que H.C. avait I’intention
de publier lui-méme & cette époque, soit conjointement avec le texte persan dont il donnait
P’édition princeps en 1949 (Bibliothéque iranienne, vol. 1), soit peu aprés, ainsi qu’il I’annongait
lui-méme dans 1’introduction de cette édition originale (reproduite, sans le texte persan, dans
le présent volume). Mais contrairement a ce qui s’est passé dans le cas du Livre de la Sagesse
orientale de Suhrawardi, traduction également €ditée par Christian Jambet dans la méme collection
(Lagrasse, Verdier, 1986), il ne semble pas dans le présent cas qu’une véritable « seconde
version » revue par H.C. lui-m&me se soit retrouvée dans ses papiers. D’ou ici la nécessité pour
I’éditeur d’opérer quelques « modifications », & laquelle ’avertissement fait également allusion.
En fait il s’agit de toute évidence d’une traduction entiérement revue, certains « passages
revus » étant signalés en bas de page, mais sans qu’il soit possible pour autant de se faire
une idée précise quant & la nature, I’étendue et ’origine de ces changements.

Une certaine incertitude pése d’autre part sur le texte persan traduit; car celui-ci n’est
lui-méme qu’une traduction, faite peut-&tre au V° siécle de I’Hégire par un inconnu, d’un
original arabe qui malheureusement ne nous est pas parvenu. Que cet original arabe perdu soit
bien celui du Ka$f al-mahgib attribué par un certain nombre de sources au célébre penseur
ismaélien du IV* siécle de I’'Hégire, Aba Ya‘qub Sigistani, c’est ce que H.C. avait cherché a
démontrer dans l’introduction reproduite dans le présent volume. Rappelons toutefois qu’il
s’en est montré beaucoup moins siir plus tard, et notamment en évoquant la possibilité que ce
texte ft attribué & un autre penseur ismaélien de 1’époque (voir Ab@’l-Haitham Jorjani,
Commentaire de la Qasida ismaélienne, éd. et introd. par H. Corbin et Moh. Mo’in, Téhéran/Paris,
1955 (Bibliothéque iranienne, vol. 6), p. 39 et suiv. de I’introduction frangaise). S.M. Stern de
son coté établit, dans un important article intitulé « Abu’l-Qasim al-Busti and his refutation
of Isma‘ilism » (paru d’abord dans J.R.4.S. 1961-62, p. 14-35), que la version persane du Kasf
al-mahgib, si elle représente bien celui de Sigistani, « doit étre considérée comme ne reproduisant
pas le texte original en entier ». Quoi qu’il en soit, étant donné que tout un ensemble de problémes
de «philosophie ismaélienne » s’enchaine a partir de cette question de Dattribution, il est
dommage que, pour la présente édition, on se soit contenté de reproduire 1’état de la recherche
d’il y a quarante ans. Toutefois, la traduction francaise de ce texte ayant un charme indéniable,
il est permis d’espérer qu’elle suscitera de nombreux travaux originaux.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

BCAI 7 (1991) Abl Ya“‘qub Sejestani: Le Dévoilement des choses cachées (Kashf al-Mahjab). Recherches de philosophie ismaélienne, trad. H. Corbin, recensé par H.
Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

66 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7
Yohanan FRIEDMANN, Prophecy Continuous. Aspects of Ahmadi Religious Thought and
its Medieval Background. Berkeley, University of California Press, 1989. [xu1] + 218 p.,
glossaire, biblio., triple index (général, versets coraniques, traditions prophétiques).

La secte des Ahmadiyya, fondée en 1889 dans I’Inde britannique — dans la province du
Panjab aujourd’hui partagée entre I’Inde et le Pakistan — par Mirza Gulam Ahmad (1838(?)-1908)
a depuis longtemps attiré ’attention des islamisants a cause de son organisation missionnaire
mondiale, puis en raison de sa situation peu enviable de secte & la limite de la communauté
des croyants, déclarée non musulmane par le parlement de la République islamique du Pakistan
en 1974 sous le «libéral(!) » Bhutto et exclue du pélerinage a La Mecque sous la pression des
autorités saoudiennes.

En dépit de cette notoriété et de I’'immense littérature que la secte a produite (la bibliographie
ahmadie non exhaustive donnée en p. 201-205 comprend déja 177 titres), elle restait mal connue :
la bibliographie quasi exhaustive des livres et articles qui [ui ont ét€ consacrés (p. 205-208) n’a
que 63 entrées, et encore celles-ci incluent-elles aussi bien les ouvrages polémiques que les pu-
blications savantes. La seule monographie de qualité, celle de H.J. Fisher!, est consacrée a
Pactivité de la secte en Afrique de I’Ouest. L unique histoire d’ensemble des Ahmadiyya, celle de
S. Lavan ?, s’arréte a4 1936 et reste inadéquate faute de recours systématique aux sources
originales. Le présent ouvrage comble ces lacunes.

Son auteur, Yohanan Friedmann, professeur d’arabe a 1’Université hébraique de Jérusalem,
compte parmi les autorités les plus éminentes sur la pensée islamique en contexte indien : il a
produit une série d’articles couvrant pratiquement toute I’histoire musulmane de I’Inde depuis
la conquéte du Sind au VIII® siécle jusqu’a la pensée politique des oulémas indiens contemporains 3;
sa thése a renouvelé Pinterprétation de ’ordre mystique naqshbandi “. Le présent ouvrage (dont
la primeur fut donnée dans une série de conférences a I’E.H.E.S.S. en 1983) prolonge cette thése,
montrant comment la doctrine de la prophétie chez les Ahmadiyya dérive en grande partie des
spéculations de la mystique médiévale.

La premiére partie, « The Ahmadiyya Movement: A Historical Survey » (p. 1-46), donne
une vue d’ensemble de I’histoire de la secte avec la biographie du fondateur, de son successeur
Niir al-Din (1841-1914) qui ne lui était pas apparenté et parvint & maintenir [’unité du mouvement.
Celui-ci se scinda ensuite, sur des questions de personnes et d’organisation, en deux branches

BCAI 7 (1991) Abl Ya“‘qub Sejestani: Le Dévoilement des choses cachées (Kashf al-Mahjab). Recherches de philosophie ismaélienne, trad. H. Corbin, recensé par H.

Landolt

© IFAO 2026

1. H.J. Fisher, Ahmadiyya: A study of contem-
porary Islam on the West African Coast, London,
1963.

2. S. Lavan, The Ahmadiyya movement: History
and Perspective, New Delhi, 1974,

3. Voir une synthése de ces travaux dans
Y. Friedmann, «Islamic Thought in Relation to
the Indian Context», in M. Gaborieau, €éd.,
Islam et Société en Asie du Sud, Paris, E.H.E.S.S.,
1986, p. 79-91 (cf. Bulletin critigue n°® 4 (1987),
p. 162-164). Consulter aussi, a propos du Sind,

BCAl en ligne

P’article du mé&me auteur : « The Origins and
Significance of the Chach Nima», in Y.
Friedmann, éd., Islam in Asia, vol. 1 : South
Asia, Jerusalem, Magness Press; Boulder, West-
view Press, 1984, p. 23-37. (Voir également
ici-méme, p. 106, le compte rendu du livre de
D. Maclean).

4. Y. Friedmann, Shaykh Ahmad Sirhindi: an
QOutline of His Thought and a Study of His Image
in the Eyes of Posterity, Montreal, McGill-Queen’s
University Press, 1971.

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



