62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

S.H. Nasr, H. DaBasHi, S.V.R. Nasr (éd.), Expectation of the Millenium, Shi‘ism in
History. Albany, State University of New York Press, 1989. 460 p.

Cette anthologie fait suite a un premier volume, Shi‘ism: Doctrines, Thought and Spirituality
(S.U.N.Y., 1988), préparé par les mémes éditeurs. A lire les 49 articles ou extraits d’ouvrages
qui composent le livre, le lecteur scientifique sera sans doute dégu, d’abord par la «forme» :
sur ce nombre de morceaux, un seul est inédit (H. Dabashi, « Early Propagation of Wildyar-i
Fagih and Mulla Ahmad Naréqi», p. 288-300); on peut légitimement se demander pour quelle
raison les notes, parfois abondantes, des éditions originales, indispensables pour une bonne
intelligence des textes et pour d’éventuelles recherches ultérieures, ont été purement et simplement
éliminées? En outre, I'index « général » est loin d’étre exhaustif. Le lecteur sera ensuite dégu
par le « fond » : on y retrouve les sempiternels lieux communs des études consacrées au shi‘isme
pas toujours corroborés par les textes, surtout anciens; le shi‘isme est encore pris ici comme
un tout, identique a lui-méme, doué d’un mouvement d’une remarquable continuité en tous
temps et en tous lieux; les évolutions historiques capitales de la doctrine sont le plus souvent
gommées ou négligées. 1l était nécessaire par exemple de reproduire les propos des imams
cux-mémes ou les opinions des penseurs shi‘ites anciens sur les thémes abordés, a coté des
idéologies néo-shi‘ites des XIX® et XX siécles qui occupent les deux tiers du livre, afin de
montrer les évolutions ou les oppositions des différents courants d’idées (les chapitres concernant
la politique ou le gihad dans les compilations de traditions imamites d’al-Kulayni, d’lbn
Babiiya ou d’al-Nu'méni; les conceptions anciennes du martyre d’al-Husayn dans les mémes
textes ou dans la Waq“at al-Taff d’Abl Mihnaf ou Irbat al-Wasiyya du pseudo-Mas'udi, etc.).
Le seul chapitre sur 'imamat, notion clé de toute la vision politique et historique du shi‘isme,
reproduit les pensées de I’'idéologue Md Jawad Mughniya, écrites en 1961! Les travaux essentiels
de certains grands spécialistes du shi‘isme, aussi bien ancien que moderne ne sont pas utilisés
(par exemple W. Madelung, pour les points de doctrine; E. Kohlberg, pour le droit; L. Veccia
Vaglieri, pour la sociologie religicuse et historique; A. Newman, pour ’opposition usili/ahbdri;
N. Calder, pour la politique; Y. Richard pour le néo-shi‘isme iranien, S.A. Rizvi pour I'imidmisme
indien, etc.). On se demande comment on peut passer d’un certain « corbinisme » du premier
volume a un certain « khomeynisme » du second, tout en croyant a I’unité et a la cohérence
historique et doctrinale du shi‘isme? Celui-ci reste toujours en tout cas, comme I’indique
S.H. Nasr, «this oft misunderstood branch of the Islamic tradition » (introd., p. xxi).

M.A. AMIR MOEZZI
(E.P.H.E., Paris)

Abdulaziz Abdulhussein SACHEDINA, The Just Ruler (al-sultan al-"adil) in Shi’ite Islam,
The Comprehensive Authority of the Jurist in Imamite Jurisprudence. Oxford
University Press, New York - Oxford, 1988. 24 X 16 cm, 281 p.

Parallélement aux études théologico-philosophiques sur le chiisme, longtemps dominées
par Henri Corbin, des recherches ont été entreprises, depuis le début des années 1960, sur les

BCAI 7 (1991) Sachedina (A.A.): The Just Ruler (al-sultan al-‘adil) in Sht’ite Islam. The Comprehensive Authority of the Jurist in Imamite Jurisprudence, recensé par J.
Calmard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 63

aspects politico-religieux du chiisme. Avec son intrusion fracassante sur la scéne politique
internationale, le chiisme imamite a suscité des publications de plus en plus nombreuses. Les
efforts de leurs auteurs — essentiellement des historiens, des sociologues, des politologues, dont
certains ont une formation en études orientales — ont surtout porté sur 1’étude des facteurs
socio-économiques et religieux qui, de loin ou de prés, ont conduit & I’instauration de 1a République
islamique d’Iran. Plus rares sont les études entreprises par des chercheurs ayant une double
formation occidentale et orientale, surtout en théologie imamite. Cela est le cas pour M. Sachedina
qui, lorsqu’il préparait son ouvrage sur le messianisme islamique (Islamic Messianism: the idea
of the Mahdi in Twelver Shi‘ism, Albany, 1981), se trouvait & Mashhad en pleine effervescence
révolutionnaire (1978-1979). Il y retourna en 1983; il put alors profiter des riches bibliothéques
de la ville-sanctuaire. Fait assez rare dans le contexte socio-politique actuel, il put poursuivre,
en 1985, ses recherches 3 la faculté de théologic d’Amman en Jordanie. Contrairement a ses
prédécesseurs, ’auteur a donc pu puiser aux écrits des autorités tant sunnites que chiites. Cette
intéressante approche lui permet de corroborer sur des points précis les intuitions de certains
auteurs (ainsi pour Alessandro Bausani, qu’il ne cite pas, la théologie imamite fut I’ceuvre de
« juriconsultes aussi talmudistes que les sunnites » : Persia religiosa, Milan, 1959, p. 359).
Dans son Introduction, ’auteur définit lui-méme son propos consistant a étudier «le
concept du souverain juste dans le chiisme duodécimain a la lumiére de la jurisprudence 1égale
et politique élaborée par les théologiens imamites depuis les premiers jours des imams chiites
jusqu’au temps présent». Voulant se démarquer d’études de type socio-politique, notamment
celles de S.A. Arjomand (The Shadow of God and the Hidden Imam, Chicago, 1984, et autres
études récentes) basées sur les théories de Max Weber, il entend expliquer le développement
des concepts de I’autorité chiite durant I’Occultation du 12¢ imam uniquement par 1’utilisation
des sources juridiques qui sont, selon Joseph Schacht, « les sources les plus importantes pour
I’étude de la société islamique » (note 4). Bien que comportant de nombreuses références aux
positions doctrinales des ahbari/ahbariyya (juristes imamites se basant sur I’autorité des traditions
se rapportant au Prophéte et aux imams), I’ouvrage traite spécifiquement des spéculations des
Sfuqaha’ ou mugtahid usili qui fondent leur autorité sur les wusiil al-figh imamites en utilisant
’igtihad al-$a'i basé sur D’estimation indépendante des sources traditionnelles (Coran, sumna
du Prophéte et des imams, igma®) et I'utilisation de la raison ou intellect (‘agl). Cette approche
rejette 1’igtihad basé sur la supposition (zann) parfois dérivée de la déduction par analogie (gi yds).
Le chapitre I, « The Deputyship of the Shiite Imams », analyse I’influence des grands hommes
(rigal) chiites jusqu’a I’Occultation majeure du 12¢ imam (329/941). Des compagnons des imams
tels que Zurara b. A‘yan et Muhammad b. Muslim al-Taqafi « symbolisent 1’autorité croissante
des transmetteurs des enseignements des imams » (p. 49). Cette autorité s’accroit durant ’Occul-
tation mineure du 12° imam (874-941) qui marque la fin de la « députation spéciale » (al-niyabat
al-hassa) et ’entrée dans la « députation générale » (al-‘dmma). Cette derniére période, qui
dure jusqu’a nos jours, est longuement analysée. Préparé par ’institution de la « députation »
des rigal, le leadership des ‘ulama’ imamites usiili, s’exerce sur les fidéles, durant 1’Occultation,
selon les critéres impératifs de la croyance et de la science authentique : fman sahih, ‘ilm sahih
(cf. chapitre II). L’analyse de la doctrine de 1’autorité de ’imam (wildya) sert d’introduction
a I’exposé sur I’autorité des divers représentants de ’imam durant 1’Occultation (chapitre III

BCAI 7 (1991) Sachedina (A.A.): The Just Ruler (al-sultan al-‘adil) in Sht'ite Islam. The Comprehensive Authority of the Jurist in Imamite Jurisprudence, recensé par J.
Calmard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

64 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

ou sont discutés les termes de Sultan juste (“Gdi/) ou injuste (£a’ir), ’obligation « d’ordonner
le bien et de prohiber le mal » et la notion de gihdd selon 1’'imamisme). Le chapitre IV, « The
Deputyship of Jurists in wilayat al-qada’», expose en détail les critéres établissant 1’autorité
du jurisconsulte imamite et traite aussi la question délicate de son idéalisation qui finit par lui
accorder une position comparable 3 celle de 'imam par D’exercice de D'autorité générale
(al-wildyat al-"amma). Les modalités et les limites de cette autorité sont discutées dans le chapitre
V (« The Comprehensive wilaya of the Jurists »), ol sont exposées les opinions contradictoires
des grands ‘ulama’ imamites concernant les questions épineuses, durant 1’Occultation, de la
1égitimation de la priére du vendredi et, surtout, de ’institutionnalisation de P’autorité du fagih
imamite & travers un processus constitutionnel conduisant & un leadership exercé au nom de
Pimam. La difficile périodisation des responsa des fugahd’ imamites sur ces sujets est rappelée
dans la Conclusion (il est convenu de diviser ces fugaha’ en anciens, al-mutagaddimiin, et modernes,
al-muta’ahhirin, avant et aprés la mort de Allama Hilli, en 1325). En constant développement
depuis I’époque bouyide (945-1055), les implications de leur autorité se précisent dans la troisiéme
période, sous les Safavides (1501-1736), pour devenir évidentes dans la quatriéme période, de
I’époque Qagar (1794-1925) a nos jours. Un Appendix, reprenant un article de 1’auteur,
précise la « Part de I’imam » (al-hums) durant 1’Occultation.

L’un des principaux mérites de cette étude trés dense est de nous fournir, pour chaque
période, une idée précise des significations des divers types de leadership imamite, qu’il s’agisse
des possesseurs de l’autorité (imam, na’ib, wali, hakim, etc.) ou de leurs fonctions : niyaba,
hukuima, wilaya (al-hukm, al-“amma, al-ilahiyya, al-qada’, etc.). Dédié au « Sultan al-‘adil
al-muntazar » (le souverain juste attendu), I’ouvrage se conclut sur une vision assez pessimiste
de la situation politique actuelle. L’émergence du leadership politique imamite, désormais aux
prises avec « I’identité nationale d’un groupe particulier de chiites vivant dans un Etat particulier »
a engendré une tension similaire & celle expérimentée par les sunnites qui, divisés en entités
nationales, s’efforcent de maintenir la vision universaliste de la révélation islamique. De méme
que cette situation s’oppose a la restauration du califat universel, il est douteux que, dans la
constitution de I’Iran moderne, le leadership imamite « puisse permettre la reconnaissance du wali
al-faqih en tant que souverain juste par fous les chiites, dans ’attente du retour du Mahdi» (p. 236).

L’ouvrage comporte un glossaire, fort utile bien que succinct. La bibliographie, limitée
aux sources arabes et persanes, est trés insuffisante. Aux travaux signalés dans les notes, on
peut ajouter de nombreuses contributions dont beaucoup sont mentionnées dans notre article
Mardja'-i taklid (Encyclopédie de I'Islam, 2° éd.). Certains travaux importants, touchant de trés
prés le sujet de "ouvrage, ne sont pas mentionnés; notamment : A. Newman, The Development
and Political Significance of the Rationalist (usili) and Traditionnalist (akhbdri) Schools in Imami
Shii history..., Ph.D., U.C.L.A., Los Angeles, 1986; le méme, « Towards a Reconsideration
of the ¢ Isfahan School of Philosophy ... », Studia Iranica 15, 2 (1986), p. 165-199 : cf. Abstracta
Iranica, 10, 1987, n°s 674 et 675; Corbin n’est pas cité. L’index est trés insuffisant; par exemple,
Khumayni, plusieurs fois cité dans le texte n’y figure pas. La composition informatisée du texte
ayant été revue par I’auteur, il subsiste peu d’erreurs matérielles.

Jean CALMARD
(C.N.R.S., Paris)

BCAI 7 (1991) Sachedina (A.A.): The Just Ruler (al-sultan al-‘adil) in Sht'ite Islam. The Comprehensive Authority of the Jurist in Imamite Jurisprudence, recensé par J.
Calmard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 65

ABU YA-‘QUB SEIESTANI, Le Dévoilement des choses cachées (Kashf al-Mahjib) Recherches
de philosophie ismaélienne. Traduit du persan et introduit par Henry Corbin.
Lagrasse, Verdier, 1988. 14 X 22 cm, 139 p. (collection « Islam spirituel »).

Comme le donne a entendre un avertissement, « I’essentiel » de la traduction publiée pour
la premiére fois dans ce livre remonte 4 un travail élaboré par Henry Corbin du 6 décembre 1947
au 20 février 1948. C’est dire qu’il s’agit essentiellement de la traduction que H.C. avait I’intention
de publier lui-méme & cette époque, soit conjointement avec le texte persan dont il donnait
P’édition princeps en 1949 (Bibliothéque iranienne, vol. 1), soit peu aprés, ainsi qu’il I’annongait
lui-méme dans 1’introduction de cette édition originale (reproduite, sans le texte persan, dans
le présent volume). Mais contrairement a ce qui s’est passé dans le cas du Livre de la Sagesse
orientale de Suhrawardi, traduction également €ditée par Christian Jambet dans la méme collection
(Lagrasse, Verdier, 1986), il ne semble pas dans le présent cas qu’une véritable « seconde
version » revue par H.C. lui-m&me se soit retrouvée dans ses papiers. D’ou ici la nécessité pour
I’éditeur d’opérer quelques « modifications », & laquelle ’avertissement fait également allusion.
En fait il s’agit de toute évidence d’une traduction entiérement revue, certains « passages
revus » étant signalés en bas de page, mais sans qu’il soit possible pour autant de se faire
une idée précise quant & la nature, I’étendue et ’origine de ces changements.

Une certaine incertitude pése d’autre part sur le texte persan traduit; car celui-ci n’est
lui-méme qu’une traduction, faite peut-&tre au V° siécle de I’Hégire par un inconnu, d’un
original arabe qui malheureusement ne nous est pas parvenu. Que cet original arabe perdu soit
bien celui du Ka$f al-mahgib attribué par un certain nombre de sources au célébre penseur
ismaélien du IV* siécle de I’'Hégire, Aba Ya‘qub Sigistani, c’est ce que H.C. avait cherché a
démontrer dans l’introduction reproduite dans le présent volume. Rappelons toutefois qu’il
s’en est montré beaucoup moins siir plus tard, et notamment en évoquant la possibilité que ce
texte ft attribué & un autre penseur ismaélien de 1’époque (voir Ab@’l-Haitham Jorjani,
Commentaire de la Qasida ismaélienne, éd. et introd. par H. Corbin et Moh. Mo’in, Téhéran/Paris,
1955 (Bibliothéque iranienne, vol. 6), p. 39 et suiv. de I’introduction frangaise). S.M. Stern de
son coté établit, dans un important article intitulé « Abu’l-Qasim al-Busti and his refutation
of Isma‘ilism » (paru d’abord dans J.R.4.S. 1961-62, p. 14-35), que la version persane du Kasf
al-mahgib, si elle représente bien celui de Sigistani, « doit étre considérée comme ne reproduisant
pas le texte original en entier ». Quoi qu’il en soit, étant donné que tout un ensemble de problémes
de «philosophie ismaélienne » s’enchaine a partir de cette question de Dattribution, il est
dommage que, pour la présente édition, on se soit contenté de reproduire 1’état de la recherche
d’il y a quarante ans. Toutefois, la traduction francaise de ce texte ayant un charme indéniable,
il est permis d’espérer qu’elle suscitera de nombreux travaux originaux.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

BCAI 7 (1991) Sachedina (A.A.): The Just Ruler (al-sultan al-‘adil) in Sht'ite Islam. The Comprehensive Authority of the Jurist in Imamite Jurisprudence, recensé par J.
Calmard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



