1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 59

Peter B. Clarke décrit The Case of the Mahdiyyat Movement in South-Western Nigeria.
Ce mouvement, apparu en 1941, ne se distingue guére a priori de tant d’autres aventures
millénaristes dont 1’eschatologie islamique fournit la substance ou le prétexte. La particularité
de celle-1a est que son fondateur, Muhammad Jamat Imam, mort en 1960, se présentait avec
le Coran dans une main et la Bible dans ’autre. Le syncrétisme fort pittoresque de sa doctrine
et de sa pratique religieuse (il fit construire une « mosquée-église ») lui valut, on le découvre
sans surprise, I’hostilité des musulmans et des chrétiens mais aussi, pour concurrence déloyale,
celle des Ahmadiyya. Le dernier chapitre, par Murray Last, concerne également le Nigéria
mais il s’agit, cette fois, de sa partie septentrionale. Son auteur y montre ’émergence du saint
aux 17¢ et 18¢ siécles, puis le role du sufi-scholar-soldier dans le gihdd mené contre le colonisateur.
Comme I’annonce le titre (Charisma and Medecine), il voit dans la « médecine » — ce mot, pris
ici dans son sens le plus large, inclut ’emploi de versets coraniques ou de priéres spéciales non
seulement pour combattre la maladie, I’impuissance ou la stérilité mais aussi pour prévenir
toute sorte de malheurs — «un ingrédient essentiel dans la création du charisme ». Cette
« thérapeutique sociale » garde aujourd’hui, semble-t-il, son efficacité dans la vie politique du
Nigéria contemporain.

Au total, et méme si certaines contributions éveillent ’appétit plus qu’elles ne rassasient,
cet ouvrage fait bien voir la nécessité, pour les chercheurs qui travaillent sur des problémes
analogues dans le monde arabe, d’une collaboration plus étroite avec leurs collégues africanistes
et permet de prévoir qu’elle sera féconde.

Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

The Psalms of Islam. Al-sahifat al-kamilat al-sajjadiyya, Tmam Zayn al-"Abidin ‘Al
ibn al-Husayn, translated with an Introduction and Annotation by William C.
Chittick. The Muhammadi Trust of Great Britain and Northern Ireland (London,
1988; distributed by Oxford University Press). 16 X 23,5 cm, xLvI |- 301 p. -~ 260 p.
de texte arabe.

*Ali fils de Husayn fils de “Ali b. Abi Talib, quatriéme imam des chiites duodécimains, était
un homme d’une extréme piété, qui lui a valu, entre autres, les surnoms de Zayn al-"abidin
(«la parure des dévdts») et d’al-Sagéad («le toujours prosterné»). La Sahifa al-sagéadiyya
- ouvrage vénéré des chiites, presque a 1’égal du Nah¢ al-baldga — est un recueil de priéres
composées par lui (ou considérées comme telles). W. Chittick en donne ici une nouvelle traduction
anglaise — avec texte arabe en regard — différente de celle publiée jadis par Sayed Ahmad Ali
Mohani (Lucknow, 1929, rééditée depuis).

Le nombre de priéres attribuées & I’imam Zayn al-"abidin est, en réalité, considérable, au
point qu’en plus de cette premiére Sahifa, la plus anciennement constituée, pas moins de quatre
autres ont été compilées au cours des siécles. Seul, sans doute, le présent recueil a-t-il des
chances d’&tre véritablement authentique (telle est du moins la conviction de W.Ch. en ce qui

concerne le « noyau » initial de 54 priéres).

BCAI 7 (1991) Zayn al-‘Abidin (‘Ali ibn al-Husayn): The Psalms of Islam. Al-Sahifat al-kamilat al-sajjadiyya, trad. W.C. Chittick, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Ces priéres relévent évidlemment du genre du'@’, « priére de demande, supplication » (sauf
que certaines d’entre elles sont en outre des munagat, et sont donc censées étre récitées & voix
basse, alors que le du‘a@’ proprement dit est récité & voix haute). Elles varient selon leur bénéficiaire,
leur objet, leurs circonstances. Telle, par exemple, est adressée & Dieu en faveur du Prophéte,
telle autre en faveur des pére et mére, telle autre encore en faveur des combattants des frontiéres
(ahl al-tugiir). 11 'y a celles que I"imam récitait pour demander la pluie, ou bien quand il était
malade, ou endetté, etc. Celles enfin qu’il avait I’habitude de dire aprés une lecture intégrale
du Coran, ou bien pour le début de Ramadan, la fin de Ramadan, pour le jour de ‘Arafit, le
jour du sacrifice, etc. Toutes ces priéres (ou du moins la plupart d’entre elles), I’imam les a
d’abord composées pour son propre usage — ainsi le disent explicitement leurs titres, comme
par exemple : wa kana min du'@’ihi “alayhi I-salam idd@ marida. Mais elles semblent I’avoir été
aussi (et surtout?) & I'usage des fidéles, certaines comportant méme un « mode d’emploi ».
Ainsi, au terme de la priére 13, a réciter f7 talbi I-hawd’i§ ila llah, le fidéle est invité & énumérer
les besoins particuliers qu’il demande 4 Dieu de bien vouloir satisfaire (wa min hagati ya rabbi
kada wa kada), aprés quoi il lui est recommandé de se prosterner pour réciter la formule
finale. De méme en va-t-il 4 Ia fin de la priére 48 (pour le jour du sacrifice), ou au début de la
priére 54 (pour un chagrin qu’on demande 2 Dieu de dissiper). Mieux encore : certaines priéres
n’ont apparemment de sens que dans la bouche d’individus autres que Zayn al-"abidin, ainsi
notamment (comme le remarque W.Ch.) la priére 24 en faveur de ses pére et mére (li-abawayhi),
dans laquelle il parle d’eux comme s’ils étaient encore en vie, alors que sa propre mére est
morte peu aprés sa naissance (cf. introduction p. xv), et que son pére, Husayn, est mort alors
qu’il n’avait guére plus de vingt ans.

Auteur d’une Anthologie chiite (Londres, 1981), ainsi que d’un ouvrage, qui vient de paraitre,
sur Ibn “Arabi!, W.Ch. fait de la Sahifa une lecture systématiquement chiite® — ce qu’on
admettra volontiers (encore que...) — et soufie — ce qui est peut-étre plus discutable. Dans son
introduction, ou il s’attache prioritairement a dégager la signification «spirituelle» du livre
(tout en reconnaissant qu’on peut lui trouver «d’autres dimensions», mais qu’il laisse 2
d’autres le soin d’étudier plus en détail, cf. introduction p. xLm-xr1v), il invoque 4 maintes
reprises, sans les désigner nommément, les « autorités spirituelles » postérieures & Zayn al-"abidin
et qui seraient censées, selon lui, éclairer cette signification. A la lecture des notes 29, 32 et 34,
il apparait qu’il faut entendre par ces «spiritual authorities » Ibn “Arabi, ainsi que les textes
classiques du soufisme comme les Manazil d’al-Ansari. Je ne suis pas sir, quant 3 moi, que
cette approche soit toujours pertinente.

Ainsi en va-t-il, en particulier, de la fagon dont W.Ch. prétend expliquer la « demande de
pardon » (asking forgiveness) qui constitue 'un des thémes majeurs de la Sahifa. Comment,
se demande-t-il, Zayn al-“dbidin pouvait-il demander pardon 4 Dieu de ses fautes, alors que,
du fait de sa qualité d’imam, il était nécessairement exempté (ma'sim) de tout péché, aussi bien
extérieur (manquement manifeste & la Loi) qu’intérieur (oubli de Dieu, orgueil, hypocrisie, etc.)?

1. Voir p. 49 le compte rendu de M. fondée sur des commentaires de savants iraniens,
Chodkiewicz. en particulier celui de Sayyid °‘Alibian Sirazi
2. Son interprétation du texte est explicitement (Téhéran, 1274/1854-1855).

BCAI 7 (1991) Zayn al-‘Abidin (‘Ali ibn al-Husayn): The Psalms of Islam. Al-Sahifat al-kamilat al-sajjadiyya, trad. W.C. Chittick, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 61

Quel sens, en ce qui le concerne, donner aux termes de «repentir » (zawba) et de « pardon »
divin (magfira)? La réponse & cette question, selon W.Ch., serait & chercher auprés de ces
fameuses « autorités spirituelles » mentionnées plus haut : au-deld du péché, dont tout imam
est, par nature, innocent, et si saint, si «rapproché de Dieu» soit-il, il y a cette faille ontologique,
cet abime qui, de toute fagon, le sépare de Dieu, comme en est séparée toute créature quelle
qu’elle soit, en tant précisément qu’elle est créature. Les plus saints de tous les étres créés ont
toujours a «se repentir de leurs propres imperfections en tant que créatures, et a demander
pardon d’exister en tant qu’étres séparés » (introduction p. Xxx-xxxv). Voild, 2 mon sens, une
exégése tout a fait forcée, et que rien, dans le texte méme de la Sahifa, ne justifie. Les péchés
(duniib, hataya, sayyi’'at, etc.) dont il y est abondamment question, et pour lesquels est sollicitée
I’indulgence divine, y sont bien 4 comprendre au sens ordinaire du mot, d’infractions a la Loi
divine, d’actions mauvaises (cf. entre autres 20, 15 ou 47, 67-69) 1. En vérité, pourquoi chercher
si loin? Dans la mesure ou de telles priéres sont 4 1’'usage des fidéles ordinaires, le probléme
ne se pose évidemment pas. Et dans la mesure ou elles étaient le fait de Zayn al-"abidin en
personne, était-il si persuadé lui-méme de sa propre “isma? N’est-ce pas 1a une invention
a posteriori des docteurs imamites?

La traduction anglaise me parait trés bonne, trés fidéle au texte 2 Il apparait cependant,
ce qui est singulier, que W.Ch. n’a pas eu sous les yeux, au moment de traduire, le texte
arabe donné ici en regard. Ainsi en 14, 12 il traduit comme s’il y avait yuhdsirani, « constrain
me », expliquant en note que «certaines éditions lisent yuhddirani (overcome me)»; or c’est
justement cette derniére legon que ’on a dans le texte en regard! De méme, dans le titre de la
priére 17, il traduit comme s’il y avait ida dakara l-Saytana (« when he mentioned Satan »),
alors que le texte en regard porte : ida dukira I-Saytanu.

Une autre preuve que W.Ch. n’a pas eu sous les yeux le texte arabe publié conjointement
a sa traduction (car il y aurait certainement porté reméde), c’est le nombre incroyable de fautes
de vocalisation, voire de graphie, commises par le copiste (le texte est calligraphié, non composé
en caractéres d’imprimerie), et tout a fait choquantes dans un ouvrage auquel on prétend
attribuer une telle valeur. En voici une liste (sans doute trés incompléte, je n’ai pas tout vérifié) :
1,5, lire man (et non min) nagasa; 2, 1, lite “an §ay™ (et non Say™); 2, 2, lire $a'alana (et non
ga'alnd); 3, 11, lire askantahum (et non askantuhum); 4, titre, lire atbd’i (et non ittiba’i); 6, 15,
lire “indahum (et non “inadahumy; 1, 5, lire hamluhu (et non hamaluhu); 17, 5, lire amti'na (et
non amtihn@); 22, 1, lire kallaftant (et non kullaftani); 24, 5, lire hawahuma (et non huwahuma);
417, 57, lire nihalika (et non nahilaka); 48, 5, lire man (et non min) tahayya’a.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

1. Comme dans l’ouvrage de W.Ch., mes ¢galement & traduire makara (5, 8) et dabbara
références indiquent le numéro de la priére, puis (17, 12). Manifestement, ihtara‘a est a comprendre
les numéros des versets. ici (comme chez les théologiens) comme un

2. Je m’étonne simplement de voir iktara‘a synonyme d’ibtada’a ou ibtada’a, «créer ex
traduit par «to devise» (1, 3; 47, 21), qui sert nihilo ».

BCAI 7 (1991) Zayn al-‘Abidin (‘Ali ibn al-Husayn): The Psalms of Islam. Al-Sahifat al-kamilat al-sajjadiyya, trad. W.C. Chittick, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

S.H. Nasr, H. DaBasHi, S.V.R. Nasr (éd.), Expectation of the Millenium, Shi‘ism in
History. Albany, State University of New York Press, 1989. 460 p.

Cette anthologie fait suite a un premier volume, Shi‘ism: Doctrines, Thought and Spirituality
(S.U.N.Y., 1988), préparé par les mémes éditeurs. A lire les 49 articles ou extraits d’ouvrages
qui composent le livre, le lecteur scientifique sera sans doute dégu, d’abord par la «forme» :
sur ce nombre de morceaux, un seul est inédit (H. Dabashi, « Early Propagation of Wildyar-i
Fagih and Mulla Ahmad Naréqi», p. 288-300); on peut légitimement se demander pour quelle
raison les notes, parfois abondantes, des éditions originales, indispensables pour une bonne
intelligence des textes et pour d’éventuelles recherches ultérieures, ont été purement et simplement
éliminées? En outre, I'index « général » est loin d’étre exhaustif. Le lecteur sera ensuite dégu
par le « fond » : on y retrouve les sempiternels lieux communs des études consacrées au shi‘isme
pas toujours corroborés par les textes, surtout anciens; le shi‘isme est encore pris ici comme
un tout, identique a lui-méme, doué d’un mouvement d’une remarquable continuité en tous
temps et en tous lieux; les évolutions historiques capitales de la doctrine sont le plus souvent
gommées ou négligées. 1l était nécessaire par exemple de reproduire les propos des imams
cux-mémes ou les opinions des penseurs shi‘ites anciens sur les thémes abordés, a coté des
idéologies néo-shi‘ites des XIX® et XX siécles qui occupent les deux tiers du livre, afin de
montrer les évolutions ou les oppositions des différents courants d’idées (les chapitres concernant
la politique ou le gihad dans les compilations de traditions imamites d’al-Kulayni, d’lbn
Babiiya ou d’al-Nu'méni; les conceptions anciennes du martyre d’al-Husayn dans les mémes
textes ou dans la Waq“at al-Taff d’Abl Mihnaf ou Irbat al-Wasiyya du pseudo-Mas'udi, etc.).
Le seul chapitre sur 'imamat, notion clé de toute la vision politique et historique du shi‘isme,
reproduit les pensées de I’'idéologue Md Jawad Mughniya, écrites en 1961! Les travaux essentiels
de certains grands spécialistes du shi‘isme, aussi bien ancien que moderne ne sont pas utilisés
(par exemple W. Madelung, pour les points de doctrine; E. Kohlberg, pour le droit; L. Veccia
Vaglieri, pour la sociologie religicuse et historique; A. Newman, pour ’opposition usili/ahbdri;
N. Calder, pour la politique; Y. Richard pour le néo-shi‘isme iranien, S.A. Rizvi pour I'imidmisme
indien, etc.). On se demande comment on peut passer d’un certain « corbinisme » du premier
volume a un certain « khomeynisme » du second, tout en croyant a I’unité et a la cohérence
historique et doctrinale du shi‘isme? Celui-ci reste toujours en tout cas, comme I’indique
S.H. Nasr, «this oft misunderstood branch of the Islamic tradition » (introd., p. xxi).

M.A. AMIR MOEZZI
(E.P.H.E., Paris)

Abdulaziz Abdulhussein SACHEDINA, The Just Ruler (al-sultan al-"adil) in Shi’ite Islam,
The Comprehensive Authority of the Jurist in Imamite Jurisprudence. Oxford
University Press, New York - Oxford, 1988. 24 X 16 cm, 281 p.

Parallélement aux études théologico-philosophiques sur le chiisme, longtemps dominées
par Henri Corbin, des recherches ont été entreprises, depuis le début des années 1960, sur les

BCAI 7 (1991) Zayn al-‘Abidin (‘Ali ibn al-Husayn): The Psalms of Islam. Al-Sahifat al-kamilat al-sajjadiyya, trad. W.C. Chittick, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



