54 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

cependant aisément entrevoir. Cela ayant été dit, il ne faudrait pas non plus, me semble-t-il,
chercher systématiquement a mettre ces réserves au premier plan, car I’ouvrage dans sa seconde
partie (2 partir de la page 120 plus précisément) contient une bonne présentation de I’en-
semble des croyances des Alevis et beaucoup de remarques intéressantes de toute premiére
main,

Disons enfin, qu’une lecture plus soutenue des « épreuves» aurait fait disparaitre les
quelques coquilles dans la bibliographie (Carré et non Casse) et dans I’index (Musa et non
Muzal).

Alexandre Porovic
(C.N.R.S,, Paris)

O pmextasiopss ot Sutiy Opdxn. SupBody omiv lotopla Tis Swdboews 7ol
1oUFOVARaviGRoY aToY EANASING YW PO,

(Le bektachisme en Thrace occidentale : une contribution a I’histoire de la propagation
de Uislamisme dans le territoire grec). Thessalonique, Institute for Balkan Studies,
1988, 313 p.

L’étude qu’E. Zenginis a consacrée a ’histoire du bektachisme en Thrace occidentale, fruit
d’une recherche patiente sur le terrain, ne s’adresse pas seulement aux spécialistes de la question.
Elle peut également intéresser le grand public, car "auteur a veillé & adopter une structure et
un langage simples. En outre, le fait que les communautés musulmanes de Gréce vivent isolées,
dans un territoire marginal et limité, dans un milieu social fort peu connu, ne peut qu’attirer
la curiosité du lecteur grec moyen.

Aprés une biographie assez détaillée de Hadji-Bektach Veli et une présentation sommaire
de la vie mystique au sein de ’ordre bektachi, suit une longue liste de croyances, miracles et
signes communs au christianisme et au bektachisme (I’ascension des saints aux cieux, la trans-
formation de I’eau en sang, la résurrection des morts, etc.), que Pauteur considére tantdét comme
des indicateurs d’une influence exercée par la religion chrétienne sur les adeptes de Hadji-Bektach
Veli, tantdt comme la preuve d’une parenté culturelle due a la cohabitation sur un méme
territoire et 4 la méme époque de populations dotées de pratiques religieuses voisines.

Le troisiéme et le quatriéme chapitre sont consacrés au récit des événements ayant marqué
la propagation du bektachisme en Thrace, depuis ’installation des premiéres colonies jusqu’aux
temps de la rupture entre 1’Etat ottoman et les bektachis. Au départ (XIVe-XV® sidcles), ces
derniers sont utilisés par les sultans pour la conquéte de la région. La Porte s’emploie a la
propagation et a I’implantation de la religion musulmane parmi les populations indigénes, sans
pour autant faire toujours appel a des moyens violents. Les chrétiens, de leur cbté, voient dans
I’adhésion au bektachisme, s’il faut en croire 1’auteur, une forme souple de conversion : elle
leur permet dans certains cas, en raison d’une certaine convergence des rituels et des coutumes,
de continuer A pratiquer secrétement leur religion, et aussi de ne pas trop s’éloigner de leurs
propres traditions. La stabilisation territoriale de I’Etat ottoman s’accompagne d’une progressive

BCAI 7 (1991) Zenginis (E.): Le bektachisme en Thrace occidentale, une contribution a I’histoire de la propagation de I'islamisme dans le territoire grec, recensé par M.
Anastassiadou
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 55

implantation de I’islam sunnite comme religion officielle, un phénoméne qui se traduit surtout
par la construction d’un nombre croissant de medresse (écoles religieuses) et de mosquées.
Cette évolution débouchera, en fin de parcours, sur une durable détérioration des rapports
entre la Porte et les bektachis.

Dans le chapitre suivant (chapitre V), E. Zenginis se penche sur deux questions fondamentales
de I’historiographie du Sud-Est européen : celle du cryptochristianisme d’une part, et de ’autre
celle des « fronts nationaux » de résistance a I’Etat ottoman, « fronts nationaux » qui se seraient
essentiellement exprimés, selon une conception partagée par de nombreux historiens balkaniques,
a travers la religion.

Notons d’emblée que les matériaux onomastiques conservés dans les documents d’archives
ne permettent pas de déterminer avec précision la religion des individus ainsi inventoriés, car
de nombreux noms propres sont utilisables a la fois par les chrétiens et par les musulmans.
Dans ces conditions, toutes les estimations que 1’on peut proposer en ce qui concerne le nombre
des cryptochrétiens restent du domaine de la simple conjecture. Cependant, ’auteur s’appuie
sur quelques coutumes encore en vigueur aujourd’hui parmi les musulmans de Thrace (faire
le signe de la croix sur le front d’un enfant avant qu’il ne s’endorme, ou bien encore 1’expression
Ah! Panaghia — Sainte Vierge!, etc.), pour affirmer qu’« un nombre important des chrétiens
de cette région ont pratiqué en secret leur religion pendant plusieurs siécles, mais (que) leur
¢loignement progressif des traditions chrétiennes a contribué a leur islamisation » (p. 167).

Une fois ce postulat admis, E. Zenginis n’a aucun mal i conclure que «les conversions
n’ont pas été des événements isolés, mais une volonté de saignée continuelle de I’hellénisme
chrétien » (p. 174). Cette affirmation fait écho aux idées développées dans le bref passage
(p. 164-167) consacré aux « néomartyrs », chrétiens ayant résisté jusqu’a la mort aux conversions
violentes !. Ici, I’auteur reprend la thése d’un autre historien grec, A. Vacalopoulos, selon
laquelle les « néomartyrs » doivent étre considérés comme des « ethnomartyrs » (¢’est-a-dire des
personnes ayant lutté jusqu’a la mort pour I’indépendance de la nation grecque), puisqu’ils
ont, par le sacrifice de leur vie, fortifié I’esprit de résistance contre les conquérants.

Faut-il admettre, comme 1'auteur semble le faire, 1’existence d’une nation grecque i la
fin du XVII®- début du XVIII® siécle? Il est indéniable que le soutien spirituel de I’Eglise
orthodoxe a permis aux Grecs, pendant toute la durée de la domination ottomane, de conserver
la mémoire du passé byzantin et, parallélement, de préserver dans une large mesure leur
identité ethnique. Mais il est tout aussi indéniable que la conscience nationale grecque ne s’est
formée que lentement et qu’elle n’a commencé de se substituer & I’hellénisme qu’a partir de
P’époque des lumiéres (fin du XVIII® siécle, dans le cas grec). Et que dire de ces combattants
de la foi qui, tout en appartenant a la chrétienté orthodoxe, ne se situaient pas au sein de
I’ethnie grecque? On le voit, ce chapitre sur les « néomartyrs » n’est pas pleinement explicite
et constitue un des maillons délicats de 1’ouvrage.

1. Telle est la définition donnée par E. Zenginis. p. 452-459), les « néomartyrs » étaient des chrétiens
Dans la plupart des cas, comme le précise convertis 4 I’islam, martyrisés aprés qu’ils eurent
F.W. Hasluck (Christianity and Islam under the renié leur nouvelle foi pour retourner au chris-
Sultans, Oxford, Clarendon Press, 1929, vol. 11, tianisme.

BCAI 7 (1991) Zenginis (E.): Le bektachisme en Thrace occidentale, une contribution a I’histoire de la propagation de I'islamisme dans le territoire grec, recensé par M.
Anastassiadou
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Fort heureusement, la suite de I’étude (chapitre VI) présente un intérét exceptionnel. Riche
en informations sur la vie des Kizilbach dans la Thrace occidentale d’aujourd’hui, cette partie
propose une description détaillée de 1’architecture de 32 rekke (couvents) en activité, ainsi
qu'un historique sommaire de chaque monument, des relevés d’inscriptions funéraires, avec
leur traduction et, en annexe, des photographies. La matiére est organisée selon la division
départementale de la Thrace grecque, en allant d’est en ouest. L’auteur part donc du département
d’Evros, traverse le département de Rodopi et termine son parcours dans le département de
Xanthi. Cependant, a 1’'intérieur de chacune de ces circonscriptions administratives, les fekke
et les tombeaux sont présentés dans un ordre dont la logique n’est pas toujours évidente. Dans
la circonscription d’Evros, nous nous trouvons en présence d’un itinéraire allant du nord-est
au sud-ouest; dans le département de Rodopi I’auteur semble proposer un trajet circulaire;
enfin, dans celui de Xanthi les monuments sont présentés sans ordre apparent.

Parmi les tekke les plus importants de la région, une place particuliére revient 3 celui de
Kizildeli (département d’Evros). L auteur consacre plusieurs pages (p. 179-195) a sa description.
Au total, dans le département d’Evros se trouvent aujourd’hui quatorze tekke, dont quelques-uns
en activité. Dans ceux de Rodopi et de Xanthi, il y a actuellement sept et quatorze tekke
respectivement. Il faut noter que, parmi les couvents de Xanthi, il y en a deux qui ont été construits
aprés 1950, sans qu’il y ait eu au méme endroit une tombe ou un autre tekke,

Dans ces conditions, qui peut prétendre que les autorités grecques « ont fait disparaitre
jusqu’aux traces des rekke » (accusation lancée par des historiens non grecs lors d’un colloque
sur Hadji-Bektach Veli en 1976; cf. Zenginis, p. 179, note 18)? E. Zenginis a beau jeu de démontrer
que de telles affirmations ne sont guére fondées. Mais, d’autre part, force nous est de remarquer
qu’il ne reste presque aucun monument de ce type a Salonique, 2 Cavalla et en Thessalie. Le
cas de la Thrace est différent, dans la mesure ol la population musulmane qui y est installée
bénéficie des protections dérivant du traité de Lausanne. Méme si la Constitution grecque
garantit la liberté de culte 4 toutes les religions reconnues, ce sont des considérations politiques
et des engagements juridiques plutét qu’une volonté de tolérance qui ont, en réalité, sauvé les
monuments ottomans de la Thrace. Dans la Gréce d’aujourd’hui, on suit volontiers le fil qui
méne a4 ’Antiquité et & I’époque byzantine, mais le passé ottoman est presque entiérement
gommé.

Le chapitre VII concerne les coutumes populaires communes aux chrétiens et aux bektachis
de la Thrace occidentale d’aujourd’hui. L’auteur souligne que les Kizilbach de la région font
souvent la priére dans de petites chapelles chrétiennes — surtout celles de St-Georges — et
utilisent couramment l’eau sainte (aghiasma). Le culte des saints chrétiens (St-Georges,
St-Elias) est treés développé, puisque les musulmans de la région les considérent comme des
saints 4 eux.

La féte de Hiderellez marquant le milieu du printemps, celles de Kirk kurban (quarante
sacrifices), de Yayla (départ des troupeaux en estivage) ou de Kasim (le début de ’hiver fété
le 26 octobre), donnent lieu & des festins accessibles seulement aux hommes et s’accompagnent
de sacrifices et de luttes. La féte d’A/i Baba est propre aux femmes. Une de ses particularités
est de comporter, selon des oui-dire rapportés dans 1’ouvrage, des combats de lutte auxquels,
le soir venu et en un lieu clos, seules les femmes participent.

BCAI 7 (1991) Zenginis (E.): Le bektachisme en Thrace occidentale, une contribution a I’histoire de la propagation de I'islamisme dans le territoire grec, recensé par M.
Anastassiadou
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 57

En conclusion, un livre passionnant et trés complet. La partie la plus intéressante du riche
travail de E. Zenginis est celle qui concerne le bektachisme tel qu’il est pratiqué dans la Thrace
occidentale d’aujourd’hui (chapitres VI et VII). Un des grands mérites de I’ouvrage est d’avoir
associ¢ une bonne connaissance des sources écrites & une attentive collecte des traditions orales.
Cette méthode a permis & "auteur de brosser un tableau trés vivant de la pratique religicuse
des musulmans en Thrace occidentale. Mais un ouvrage intéressant et original peut souvent
devenir une source de désagrément pour celui qui I’a écrit, dans la mesure ou le lecteur est en
droit de considérer son étude comme une simple introduction et d’attendre la suite...

Méropi ANASTASSIADOU
(Strasbourg)

Donal B. Cruise O’BrieN, Christian CoUuLoN (éd.), Charisma and Brotherhood in African
Islam. Oxford, Clarendon Press, 1988. 224 p.

Ce remarquable travail d’équipe, riche en informations sur les formes modernes et contem-
poraines du soufisme en Afrique noire, est le premier fruit d’un projet franco-britannique
conduit au cours de rencontres bi-annuelles entre chercheurs de 1983 4 1987. Résultat de longs
€changes et non, comme le sont généralement les actes d’un colloque, de bréves rencontres, il
présente, malgré la diversité des situations étudiées, une assez rare cohérence. Un second volume,
en francais celui-1a, doit paraitre sous le titre « Les communautéds musulmanes et I’Etat en
Afrique noire ».

« Au commencement était le miracle » : ainsi s’ouvre la brillante introduction de Donal
B. Cruise O’Brien. Le théme de la « sainteté », d’abord envisagé puis prudemment écarté parce
que trop flou, ce sont donc la baraka et les karamat par lesquelles elle se manifeste qui constituent
le fil directeur de I’ouvrage — mais les karamat considérées essentiellement en tant que source
de pouvoir et instrument des ambitions de carriére ou des programmes politiques : point de
vue ¢videmment mais délibérément réducteur. Max Weber, nous dit-on, a été choisi comme
« point de référence ». Trés vite, cependant, il est apparu qu’en stricte orthodoxie weberienne
beaucoup des « charismes » soumis & investigation n’en étaient pas tout A fait. Tongue in the
cheek, le préfacier avance une solution & ce dilemme en proposant ’emploi du sigle N.Q.C.
(Not-quite-charisma). Cette casuistique, au temps des Provinciales, elit enchanté plus d’un jésuite
espagnol... mais les auteurs, dans la suite du volume, paraissent s’étre résignés sans trop de
peine a faire I’économie de ces précautions et nous les imiterons sur ce point.

Ce qui est retenu, d’autre part, ce sont, de préférence, les charismatic missions réussies,
les échecs — dont I’analyse ne serait pas moins instructive — étant généralement moins docu-
mentés. La plupart des contributions sont donc des case-studies décrivant 1’émergence puis la
confirmation d’un leadership s’appuyant sur une fariga — branche rénovée d’un ordre ancien
ou nouvelle confrérie comme la Tiganiyya. Ces success stories n’appartiennent pas seulement
au passé, en dépit de I'influence croissante qu’exercent aujourd’hui diverses tendances, souvent
d’inspiration wahhabite, hostiles aux « pratiques superstitieuses ». (On consultera avec profit,

BCAI 7 (1991) Zenginis (E.): Le bektachisme en Thrace occidentale, une contribution a I’histoire de la propagation de I'islamisme dans le territoire grec, recensé par M.
Anastassiadou
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



