1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 49

a se cacher derriére un nommé Lambert (p. 87)! Il n’empéche que, tout compte fait, le travail
de C.A. constitue sans aucun doute un avancement considérable des études « akbariennes ».

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

William C. CHittIick, The Sufi Path of Knowledge. Albany, New York, State University
of New York Press, 1989. 480 p.

Le titre de ce livre, qu’on imagine suggéré ou imposé par I’éditeur, risque d’engendrer
deux malentendus également facheux : les amateurs de vulgarisation seront portés A croire qu’il
s’agit d’un exposé trés général des enseignements du soufisme; les spécialistes ne soupgonneront
pas qu’ils ont affaire & une remarquable monographie exclusivement consacrée a la doctrine
d’Ibn “Arabi !. Un surtitre, il est vrai, en annonce le projet (Ibn al-*Arabi’s Metaphysics of Imagina-
tion). Mais il s’inscrit avec tant de discrétion sur la couverture qu’il semble s’excuser d’étre 1a.

Sans sous-estimer I’apport de quelques pionniers — Asin Palacios, Nyberg, Nicholson,
*Afifi —, un travail considérable restait & faire sur la vie et ’ccuvre du Sayh al-Akbar et sur
I’influence qu’il a exercée dans 1’évolution du tasewwuf depuis le treiziéme siécle. La thése
bibliographique d’Osman Yahia, les ouvrages de Corbin et d’Izutsu avaient amorcé depuis la
fin des années cinquante une phase plus active dans ce vaste champ d’études. Dans le monde
arabe — avec, en particulier, analyse du vocabulaire technique de Pauteur des Fusids par
M=e Su‘ad Hakim? — comme en Occident, les publications en tous genres se sont depuis
multipliées. Elles sont inégales, assurément, et nous en avons recensé quelques-unes avec
sévérité. Mais beaucoup d’entre elles offrent une contribution utile et parfois inestimable au
déchiffrement d’une pensée dont I’ampleur et la complexité intimident 3. Un symposium qui
s’est tenu en Sicile en avril 1989 a réuni des chercheurs venus d’Egypte, du Liban, de Turquie,
des Etats-Unis, de Grande-Bretagne et de France. En 1990, pour le 750° anniversaire de la mort
d’Ibn “Arabi, un colloque international est prévu a Murcie, sa ville natale, et un autre & Oxford.

Le présent volume — prés de cing cents pages composées sur deux colonnes — mérite une
mention particuliére. W. Chittick, a quil’on doit déja de nombreuses publications — remarquables
par leur souci de clarté dans un domaine ol cette vertu n’est pas assez cultivée — sur Ibn “Arabi
et son école, n’entrepend ici rien de moins qu’une introduction a la doctrine akbarienne
envisagée sous tous ses aspects. Divers travaux antérieurs avaient eu cette ambition. Ils

1. Ce titre est évidemment symétrique de celui
que l'auteur a donné au livre qu’il a consacré
a Rimi (The Sufi Path of Love). Mes réserves
sur ce choix sont identiques dans 1’'un et ’autre
cas — et cela d’autant plus que la « voie» d’Ibn
‘Arabi est aussi une « voie d’amour » et que la
«voie» de Riumi est aussi une «voie de
connaissance ».

BCAI en ligne

2. Cf. notre compte rendu dans Bulletin critique
n® 1 (1984), p. 339-342.

3. On trouvera un excellent survey des travaux
parus au cours des deux derniéres décennies dans
I’article de James W. Morris, « Ibn “Arabi and
His Interpreters », J.4.0.S., vol. 106, 111, IV et
107, 1.

BCAI 7 (1991) Chittick (W.C.): The Sufi Path of Knowledge, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

50 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

privilégiaient en fait quelques-unes des multiples facettes de I’ceuvre et s’appuyaient d’ailleurs en
général & peu prés uniquement sur les Fusiis al-Hikam. 1ls tendaient d’autre part i organiser
de maniére trés systématique une pensée qui, par nature, ne s’y préte guére. Certains disciples
« philosophants » d’Ibn “Arabi les avaient, en vérité, précédés dans cette voie... W. Chittick
a choisi une solution qui, si elle est plus difficile 3 mettre en ceuvre et réclame du lecteur un
effort plus soutenu, me parait plus appropriée : sur chacun des thémes majeurs qu’il a retenus,
il propose, non pas de bréves formulations caractéristiques mais de larges extraits de textes pris,
le plus souvent, dans les Futihat Makkiyya et, pour la plupart, jamais traduits jusqu’ici dans
une langue européenne. Son ouvrage n’aurait-il d’autre intérét que de mettre en circulation
ces pages inédites et d’en finir avec le monotone réemploi des mémes citations-témoins que
notre gratitude lui serait déja acquise.

L’attention portée aux Futithat est en outre spécialement bienvenue. Dans la mugaddima
de son Lisan al-*Arab, Tbn Manziir déclare qu’il a composé son dictionnaire pour y enfermer
les mots de la luga nabawiyya « a la maniére dont Noé construisit son arche, tandis que son
peuple se riait de Iui». C’est une arche aussi — celle des ma‘ani, cette fois — qu’Ibn ‘Arabi
édifie, pendant prés de quarante ans, avec ces Futithat dont la seconde rédaction s’achéve deux
ans avant sa mort : elles représentent, sous une forme qu’on peut tenir pour définitive, I’expression
la plus compléte de I’enseignement formulé, au gré de ’inspiration, dans des centaines d’autres
traités. La amana — le dépdt sacré dont Ibn “Arabi se veut le gardien et le transmetteur —
y est préservée dans son intégrité des déluges a venir. De cette somme nous possédons, de surcroit,
le manuscrit autographe; il est donc permis d’en établir le texte avec sfireté. Bien des raisons
imposent dés lors de la prendre comme référence fondamentale dans toute présentation que
I’on souhaite équilibrée, sinon exhaustive, de la doctrine du Sayh al-Akbar.

Cette présentation, W. Chittick I’a, je I’ai dit, entreprise. 1l ne I’a pas encore achevée : en
cours de rédaction, ’abondance des matiéres lui a fait voir qu’un second volume serait nécessaire
ou trouveraient place la cosmologie et ’anthropologie (avec notamment le théme de 1insan
kamil). Ce premier tome, comme I'indique le surtitre, est réservé pour I’essentiel 4 la métaphysique
proprement dite. Aprés une introduction qui définit le propos de ’auteur et un premier chapitre
qui esquisse & grands traits une vue d’ensemble, les suivants s’ordonnent autour de quelques
axes : théologie (centrée sur les Noms divins), ontologie (Wahdat al-wugid, ‘alam al-haydl...),
épistémologie, herméneutique, sotériologie. Le dernier chapitre (Consummation) amorce 1’examen
de notions qui relévent plutét de I’anthropologie et constitue donc une transition entre ce
volume et celui qui doit lui faire suite. Cette distribution trés classique ne fait pas violence au
continuum de la pensée akbarienne : l'interrelation des thémes est toujours soulignée, les
contradictions apparentes ne sont pas éludées ni les nuances oubliées. La multiplicité et la
longueur des citations, soigneusement traduites et prudemment commentées, préviennent tout
danger de schématisme. De substantiels index facilitent utilisation de ce massif instrument
de travail.

Est-ce a dire que cette intelligente chrestomathie est sans reproche? Chaque spécialiste
dI’bn ‘Arabi est fond€ & croire qu’ici ou 13 tel passage efit été plus représentatif que le morceau
choisi, que la traduction adoptée n’est peut-étre pas dans tous les cas la meilleure (est-ce
seulement sous l’effet d’un coupable préjugé esthétique que je me résigne mal 4 voir ta’ayyun

BCAI 7 (1991) Chittick (W.C.): The Sufi Path of Knowledge, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 51

rendu par entification?). La taille méme de ce livre donnerait, on s’en doute, maintes occasions
d’escarmouches, sans danger pour le recenseur et sans profit pour ses lecteurs. Nous ne nous
engagerons pas dans ces querelles minuscules.

Sur deux points importants, de bréves remarques sont, en revanche, nécessaires. Le premier
— que la formulation du surtitre met en relief — concerne la notion de hayal : elle est assurément
capitale chez Ibn °Arabi mais, quoi qu’en pense Corbin, elle ne me semble pas constituer la
clef de la métaphysique akbarienne et j’ai le sentiment qu’elle apparait ici avec une fonction
centrale qui biaise I’interprétation. Le second concerne le “ilm al-hurif. Ce n’est pas un hasard
si Ibn “Arabi aborde ce sujet au seuil méme des Fuzithat. Cette science des lettres — dont le
déchiffrement et I’exposé sont, j’en conviens, fort difficiles — fonde, chez le Sayh al-Akbar,
Pexégeése des deux livres : celui de I'univers et celui de la révélation coranique. La place
réservée a ce théme est trop réduite pour que le lecteur puisse méme entrevoir la richesse des
pages qu’lbn “Arabi lui consacre. Je regrette enfin que I’accent souvent trés personnel qui
marque bien des écrits du Sayh al-Akbar n’apparaisse pas avec plus d’évidence : la nature des
extraits retenus pour leur intérét doctrinal peut conduire ceux qui le découvriraient ici a réduire
Ibn “Arabi aux dimensions d’un puissant théoricien. Ce serait oublier qu’une expérience
intérieure, fréquemment évoquée, fonde ses énoncés et qu'on a affaire & un maitre parlant a
ses disciples plutét qu’a un auteur s’adressant a des lettrés pourvus d’une érudite curiosité.
Le second tome promis se prétera probablement mieux & I’expression de ce que la structure
du premier ne permettait pas de mettre en relief et fera, j’espére, découvrir que, dans 1’ceuvre
du Sayh al-Akbar, lumiére et chaleur sont inséparables.

Michel CHODKIEWICZ
(E.H.E.S.S., Paris)

IBN “ARABI, Les Illuminations de La Mecque, textes choisis, présentés et traduits en
frangais ou en anglais sous la direction de Michel Chodkiewicz, avec la collaboration
de William C. Chittick, Cyrille Chodkiewicz, Denis Gril et James Morris. Paris,
Sindbad, 1988, 14 X 22 cm, 651 p.

Le présent travail représente 1’aboutissement d’un projet aussi ambitieux qu’exemplaire :
présenter au public européen cultivé les textes les plus représentatifs de I’immense somme
doctrinale soufie que sont les al-Futiihat al-Makkiyya. L’avant-propos de M. Chodkiewicz
explique bien les orientations de 1’entreprise. Il ne s’agit pas de produire une nouvelle étude
sur la vie ou sur la doctrine du Sayh al-akbar — de tels ouvrages, souvent d’une excellente
qualité, existent déja — mais de présenter a des lecteurs motivés des textes essentiels du plus
grand doctrinaire du zasawwuf. Le choix s’est porté d’emblée sur les Futithat, son ceuvre la plus
achevée, celle qui constitue micux que toute autre son testament spirituel. Les cinq personnes
associées a ce projet, toutes parmi les meilleurs connaisseurs actuels du soufisme akbarien, ont
congu 1’ouvrage selon les articulations suivantes :

— Une substantielle introduction (p. 21-73) de M. Chodkiewicz analyse les étapes de la
composition des Futithat et les thémes principaux que I’on peut y rencontrer. Ii s’y attache, non

BCAI 7 (1991) Chittick (W.C.): The Sufi Path of Knowledge, recensé par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



