1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 47

Claude ADDAS, Ibn “Arabi ou la quéte du soufre rouge. Paris, Gallimard, 1989. 12 x
22,5 cm, 407 p. (dont 62 p. comprenant cinq annexes, bibliographie, index et
table).

« La biographie d’Ibn "Arabi, écrivait Michel Chodkiewicz en 1986, reste & écrire. » Voila
qui est fait, et ¢c’est d’une maniére admirable que ’ouvrage de C.A. — sans doute la «thése en
préparation » annoncée en note par Pauteur du Sceau des saints p. 16 — répond a ce veeu.
C’est avec beaucoup de souplesse que I'auteur de cette « Quéte », se proposant de «retracer
Pitinéraire spirituel et intellectuel d’Ibn “Arabi, en le situant, chaque fois que possible, dans le
contexte religieux et historique de I’époque » (p. 24), nous conduit d’une étape i ’autre de ce
merveilleux pélerinage d’Orient; et ¢’est d’abord le pélerin lui-méme qu’elle nous propose ainsi
comme guide. En effet cet ouvrage est avant tout le fruit d’un examen minutieux des nombreuses
allusions autobiographiques, repérées un peu partout dans 'immense ceuvre du maitre, ainsi
que des témoignages de ses principaux disciples, le tout étant mis en regard des conditions
sociales et politiques de I’époque a travers une analyse des meilleures sources historiques. La
riche documentation ainsi mise a notre disposition se rapportant aussi bien a 1itinérairc
matériel, depuis I’Andalousie almohade jusqu’a la Syrie des Ayyoubides, qu’au «voyage
nocturne » accompli par le visionnaire dans le monde imaginal, fes dix chapitres dont se compose
ce livre nous permettent de suivre le Shaykh al-Akbar sur les deux plans a la fois. Il en résulte,
entre autres choses, que parmi les nombreuses figures prophétiques qu’il a rencontrées dans
ses visions, c’est bien celle de Jésus, « sceau de la sainteté universelle » selon lui comme on sait,
qu’il considére comme son « premier maitre », tandis que le role de Hadir (Khezr), trés accentué
par Henry Corbin, parait secondaire sous ce rapport. Quant aux maitres rencontrés par Ibn
‘Arabi en chair et en os — les soufis, les fugaha’, les lettrés, les hommes du pouvoir et, last but
not least, les femmes —, les nombreuses précisions données par C.A. tout au long de son travail,
résumées de fagon utile dans les annexes, font de celui-ci sans conteste I’ouvrage sur la vie
d’Ibn ‘Arabi qu’il faudra désormais consulter.

Cela dit, on notera également le fait que la trame du récit biographique est souvent inter-
rompue par des développements purement doctrinaux et dont le propos n’est pas toujours
évident. Au lieu de revenir a plusieurs reprises sur la doctrine de la «sainteté », déja analysée
de fagon magistrale par Michel Chodkiewicz (cf. mon compte rendu dans Bulletin critique n° 4,
1987, p. 83 et suiv.), cette biographie aurait sans doute gagné a s’étendre un peu sur ce que
Henry Corbin appelait « la dialectique de I’amour » et surtout & approfondir 1’épineuse question
du rapport entre celle-ci et la trés remarquable attitude du Shaykh a 1’égard des femmes. Aussi
semble-t-il que la rencontre de la belle Nizam devant le temple de la Ka'ba (fin 598 h., C.A.
p. 250 et suiv.) soit quelque peu ombragée ici par deux visions survenues a peu prés en méme
temps : celle du « Jouvenceau » (déja analysée par Fritz Meier dans un article paru d’abord
dans Eranos-Jahrbuch 1944, Zurich, Rhein-Verlag, 1945, p. 187 a 214 mais dont C.A., le jugeant
«assez décevant» (p. 241, n. 2), cite uniquement la traduction anglaise, hélas défectueuse), et
celle du Prophéte entouré des quatre premiers califes, du « Sceau» (Jésus) et du visionnaire
lui-méme. C’est cette « consécration » que I’auteur interpréte comme « le dernier acte de ’accession
d’Ibn “Arabi a la fonction supréme de la wal@ya» (p. 238), en suggérant avec insistance qu’il

BCAI 7 (1991) Addas (Cl.): Ibn ‘Arabi ou la quéte du soufre rouge, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

48 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

s’agit 1a d’un « avénement dans [’histoire (sic) d’un secret de toute éternité inscrit dans la science
divine » (p. 240). Quoi qu’il en soit, on ne voit pas ce qui permettrait d’affirmer que ce fut
«en ce mois sacré du pélerinage de ’an 598 » (p. 238) que se jouait cet « acte ». Ibn “Arabi
lui-méme, qui nous en donne le récit dans le prologue (hutba) des Révélations mecquoises,
précise bel et bien qu’il eut cette vision “inda in$a’t hadihi I-hutba (Fut. 1, p. 2, -5), ce qui impose
au contraire la conclusion, me semble-t-il, que '« avénement» en question ne saurait étre
antérieur a 599 h. puisque selon toutes les chronologies, y compris celle de 'auteur elle-méme
(cf. C.A. p. 246), la rédaction de cet ouvrage monumental ne fut méme pas commencée avant
cette année. Du méme coup s’explique le fait qu’une autre vision se rapportant peut-&tre a la
méme « consécration » d’Ibn “Arabi, celle ou il se voit lui-méme a la place des deux briques
manquantes dans 1’édifice de la Ka‘ba, soit survenue en 599 et non en 598 : inutile dés lors de
s’en étonner (cf. C.A. p. 254 et suiv.).

Il y a aussi un petit probléme de chronologie initiatique en ce qui concerne les débuts de
la vie spirituelle chez le Shaykh (C.A. chapitre II). Il est, certes, permis de penser que la fameuse
rencontre de Cordoue avec Averroés, que P'auteur situe vers 575 h. (plutdt que 580) en s’appuyant
sur une référence au systéme pileux du jeune adolescent (p. 53), démontre la précocité spirituelle
de celui-ci, a supposer bien entendu que tout se soit passé exactement de la maniére décrite par
Pintéressé. Mais a vouloir en dériver une date précise de la premiére «intervention divine»
dans la vie du jeune Ibn “Arabi on risque de pécher par un excés de z¢le; et I’enchainement des
arguments avancés par lauteur & ce propos me semble tout de méme un peu «tiré par les
poils » justement. En tout cas, si le Shaykh déclare étre 1'un de ces « cas exceptionnels » chez
qui ’«illumination » (fath) précéda la « pratique de la discipline initiatique » (riyada, C.A.
p. 55), il ne s’ensuit nullement que D’«illumination» en question ait précédé son entrée
formelle dans la voie soufie en 580 h., puisqu’il précise en méme temps que ce fut en 586 a
Séville qu’il se soumit a ladite rivada (cf. C.A., p. 117). Le cas n’est d’ailleurs pas tellement rare,
et Abii Hafs Suhrawardi en fait méme ['un des quatre types psychologiques qu’il distingue
chez les soufis (cf. les références données dans mon Révélateur des Mystéres, Lagrasse, Verdier,
1986, n. 142 en p. 103 et suiv.). De plus, n’oublions pas que c’est aussi un modéle littéraire,
célébre par le roman philosophique d’un auteur qu’lbn “Arabi n’a guére pu ignorer méme s’il
ne le cite jamais, & ce qu’il semble (cf. C.A. p. 137) : le Hayy b. Yagzin d’Ibn Tufayl n’a-t-il
pas eu I'«illumination » avant de se soumettre a la « discipline »?

Relevons encore une date initiatique : celle de la premiére «investiture de la khirga»
(C.A. p. 174 et suiv.). D’aprés ’auteur, qui s’appuie ici sur un seul ms. (non identifié¢) du K. nasab
al-hirqa, la premiére investiture aurait eu lieu & Séville en 592 seulement, la deuxiéme, a Fés,
en 594. Or il se trouve que de larges extraits du méme document sont publiquement accessibles
grice aux citations que Safiyuddin Qu§asi en a incorporées dans son Sim¢ al-magid (Hyderabad,
1327 h., p. 106), et dont il résulte clairement que la premiére investiture, a Séville, eut lieu en
586 et celle de Fés, en 593. Il faut corriger également les noms de plusieurs membres de la silsila
(C.A. p. 372 et suiv.), données correctement par Qusasi.

Enfin, on me permettra de signaler que les noms A consonance germanique n’ont décidément
pas de chance dans ce livre. Weischer est transfiguré en Weiseher (p. 272), tandis que Angelika
Hartmann doit se contenter d’un prénom amputé d’une syllabe (p. 221), et Landolt est condamné

BCAI 7 (1991) Addas (Cl.): Ibn ‘Arabi ou la quéte du soufre rouge, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 49

a se cacher derriére un nommé Lambert (p. 87)! Il n’empéche que, tout compte fait, le travail
de C.A. constitue sans aucun doute un avancement considérable des études « akbariennes ».

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

William C. CHittIick, The Sufi Path of Knowledge. Albany, New York, State University
of New York Press, 1989. 480 p.

Le titre de ce livre, qu’on imagine suggéré ou imposé par I’éditeur, risque d’engendrer
deux malentendus également facheux : les amateurs de vulgarisation seront portés A croire qu’il
s’agit d’un exposé trés général des enseignements du soufisme; les spécialistes ne soupgonneront
pas qu’ils ont affaire & une remarquable monographie exclusivement consacrée a la doctrine
d’Ibn “Arabi !. Un surtitre, il est vrai, en annonce le projet (Ibn al-*Arabi’s Metaphysics of Imagina-
tion). Mais il s’inscrit avec tant de discrétion sur la couverture qu’il semble s’excuser d’étre 1a.

Sans sous-estimer I’apport de quelques pionniers — Asin Palacios, Nyberg, Nicholson,
*Afifi —, un travail considérable restait & faire sur la vie et ’ccuvre du Sayh al-Akbar et sur
I’influence qu’il a exercée dans 1’évolution du tasewwuf depuis le treiziéme siécle. La thése
bibliographique d’Osman Yahia, les ouvrages de Corbin et d’Izutsu avaient amorcé depuis la
fin des années cinquante une phase plus active dans ce vaste champ d’études. Dans le monde
arabe — avec, en particulier, analyse du vocabulaire technique de Pauteur des Fusids par
M=e Su‘ad Hakim? — comme en Occident, les publications en tous genres se sont depuis
multipliées. Elles sont inégales, assurément, et nous en avons recensé quelques-unes avec
sévérité. Mais beaucoup d’entre elles offrent une contribution utile et parfois inestimable au
déchiffrement d’une pensée dont I’ampleur et la complexité intimident 3. Un symposium qui
s’est tenu en Sicile en avril 1989 a réuni des chercheurs venus d’Egypte, du Liban, de Turquie,
des Etats-Unis, de Grande-Bretagne et de France. En 1990, pour le 750° anniversaire de la mort
d’Ibn “Arabi, un colloque international est prévu a Murcie, sa ville natale, et un autre & Oxford.

Le présent volume — prés de cing cents pages composées sur deux colonnes — mérite une
mention particuliére. W. Chittick, a quil’on doit déja de nombreuses publications — remarquables
par leur souci de clarté dans un domaine ol cette vertu n’est pas assez cultivée — sur Ibn “Arabi
et son école, n’entrepend ici rien de moins qu’une introduction a la doctrine akbarienne
envisagée sous tous ses aspects. Divers travaux antérieurs avaient eu cette ambition. Ils

1. Ce titre est évidemment symétrique de celui
que l'auteur a donné au livre qu’il a consacré
a Rimi (The Sufi Path of Love). Mes réserves
sur ce choix sont identiques dans 1’'un et ’autre
cas — et cela d’autant plus que la « voie» d’Ibn
‘Arabi est aussi une « voie d’amour » et que la
«voie» de Riumi est aussi une «voie de
connaissance ».

BCAI en ligne

2. Cf. notre compte rendu dans Bulletin critique
n® 1 (1984), p. 339-342.

3. On trouvera un excellent survey des travaux
parus au cours des deux derniéres décennies dans
I’article de James W. Morris, « Ibn “Arabi and
His Interpreters », J.4.0.S., vol. 106, 111, IV et
107, 1.

BCAI 7 (1991) Addas (Cl.): Ibn ‘Arabi ou la quéte du soufre rouge, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



