44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Abii 1-°Abbas al-‘AzAF1, Di‘amat al-yagin fi za’amat al-muttaqin, éd. Ahmad Tawfiq.
Rabat, Maktabat hidmat al-kitab, 1989. 112 p.

I était grand, décharné, sombre de teint, vétu d'une tunique en poils de chévre, d’un burnous
long et rapiécé, coiffé d’une calotte de joncs. Telle était I’allure insolite, propre & frapper
I’imagination populaire, qu’offrait & ses visiteurs I'un des plus fameux soufis maghrébins, des
plus vénérés aujourd’hui encore Ablt Ya'za, Miilay Bi ‘Azza pour ses dévdts marocains.

Ulémas, soufis ou simples paysans, ils étaient nombreux & gravir la montagne Irligan
située au sud de Meknés, a trois jours de marche de Fés, pour visiter ce personnage fabuleux
qui vécut, selon certains, jusqu’a I’dge de 130 ans, assez longtemps en tout cas pour assister &
I’effondrement de la dynastie almoravide et a 1’établissement de ’empire almohade. Entre Abn
Ya'za (ob. 572/1176) et ses hotes, la communication était parfois malaisée : s’il était capable
de dompter les lions et de guérir les maux du corps et de I’esprit, Abli Ya‘za, en revanche, ne
sut jamais autre chose de la langue arabe que le strict nécessaire pour accomplir validement
la sal@t. Un handicap qui, s’ille contraignait a recourir aux services d’un interpréte pour dialoguer,
avec ceux de ses hotes qui ne pratiquaient pas le berbére, ne I’empéchait pas, rapporte-t-on
de signaler 4 I'imam, le cas échéant, qu’il avait commis une faute de prononciation au cours
de sa récitation. L’analphabétisme de ce wall berbére était en effet largement compensé, si I’on
en croit ses biographes, par une firdsa exceptionnelle et redoutable. Grande était la stupeur de
ces visiteurs qui, & peine introduits auprés du Sayh, entendaient celui-ci dénoncer en public les
péchés dont ils croyaient jusque-la ne partager le secret qu’avec leur conscience : du larcin a
I’adultére, en passant par I’ablution baclée, Abli Ya'za n’épargnait rien ni personne. Comme
P'un de ses maitres lui en faisait un jour le reproche, il répondit qu’il n’avait pas le choix :
c’est sous la contrainte divine qu’il parlait.

D’apres Ibn “Arabi, qui, dans un passage des Mawdqi® al-nugiim (éd. du Caire, 1965, p. 65),
évoque ce type particulier et impressionnant de mukdasafa, c’est en voyant des stries noires sur
le ou les membres corporels impliqués dans 1’acte répréhensible que des saints tels qu’Abl Ya'za
connaissent immédiatement les fautes commises par leurs visiteurs.

Un autre texte du Sayh al-Akbar — qui, bien que ne ’ayant pas rencontré, vouait manifes-
tement une profonde vénération au saint d’Iriigdn — apporte une indication intéressante :
Abiu Ya'za, affirme ’auteur des Futithat (Fut. 1V, 50-51), avait regu '« héritage moisiaque »;
en d’autres termes sa sainteté revétait les caractéristiques spirituelles propres au prophéte
Moise. L'une d’elles, selon lui, était une lumiére proprement aveuglante qui illuminait son
visage; d’ou, affirme-t-il, ’épisode fameux — que les hagiographes ont tous scrupuleusement
consigné mais sans qu’aucun d’eux fournisse d’explication — au cours duquel Abli Madyan
perdit la vue a cause d’Abil Ya'za et la recouvra grice a lui.

C’est par l'intermédiaire de ’'un de ses maitres, Muhammad b. Qasim al-Tamimi (ob.
603/1206), qui lui transmit la hirga & Fés en 592/1195, qu’Ibn ‘Arabi prit connaissance des
ahbar relatifs & Abl Ya'za. Ce fasi — qui séjourna quinze ans en Orient, durant lesquels il
n’eut de cesse de recueillir des traditions auprés des muhaddit-s les plus réputés — est ’auteur
de plusieurs ouvrages, recensés par Marrakusi dans la longue notice qu’il lui consacre (4/-Day!
wa I-takmila, VIII, éd. M. Bencherifa, Rabat, 1984, n°® 136). Un seul — & notre connaissance —

BCAI 7 (1991) al-‘Azafi (A.‘A.): Di‘amat al-yaqin fi za‘amat al-muttaqin, éd. A. Tawfiq, recensé par Cl. Addas
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1950 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 45

a franchi le seuil de la postérité : le Mustafad fi manaqib al-‘ubbad bi-madinati Fas... dont une
partie importante a été récemment découverte au Maroc. L’édition, méme amputée, de ce
recueil hagiographique sur les saints de Fés, entreprise par Ahmed Toufiq et Mohammed
Bencherifa, sera sans nul doute d’un apport considérable pour notre connaissance — silacunaire —
du soufisme maghrébin des 5° et 6° siécles de I’hégire. Le TaSawwuf de Tadili (ob. 627/1230)
— dont nous devons & A. Toufig une nouvelle édition (Rabat, 1984), trés supérieure a celle
qu’avait donnée A. Faure en 1958 —, jusqu’ici I'une de nos principales sources pour cette
époque, est certes d’une valeur documentaire indiscutable, mais il ne couvre qu’une superficie
restreinte du Maghreb. De plus, & la différence de Tadili qui, dans la majorité des cas, n’a pas
connu les maitres qu’il évoque, Tamimi, décédé a 1’aube du septiéme siccle, a approché un
certain nombre de soufis dont il brosse le portrait, et notamment les deux figures majeures de
ce siécle de sainteté : Abli Ya'za et Abl Madyan.

Que I’on ne s’attende cependant pas & des révélations; de I’itinéraire d’Abili Ya'za, de son
enseignement doctrinal, de son expérience spirituelle, le récit du Mustafad (qu’A. Toufiq a eu
I’amabilité de nous communiquer) ne nous dit guére plus que celui du TaSawwuf ou celui
— beaucoup plus tardif — d’Ahmad Sawma‘i (ob. 1013/1604), le Kitab al-ma'za fi manaqib
Abi Ya'za (dont ’édition critique a été présentée par “Ali al-Gawi dans le cadre de sa thése en
histoire soutenue a Rabat en 1989) c’est-a-dire rien, ou si peu. La littérature hagiographique
musulmane est, a cet égard, souvent frustrante. Animés d’un irrépressible désir apologétique,
ceux qui la produisent s’efforcent moins d’informer leur lecteur que de I’édifier, quitte & trahir
quelquefois la vérité. Aussi bien I’histoire des saints qu’ils nous léguent est plus souvent une
consignation, exacte ou non, de leurs miracles petits et grands que la fidéle transcription de leur
destinée. Abli Ya‘za semble avoir été une victime privilégiée de ce mal endémique. La parution
du Di‘amat al-yaqin, excellemment édité et présenté par A. Toufiq a partir de deux manuscrits
(celui de la Bib. Gen., m.s. 341qg et celui de la Bib. Has., m.s. 9447), vient malheureusement
confirmer ce diagnostic.

Issu d’une illustre famille de Ceuta, ’auteur, Ablu 1-‘Abbas al-‘Azafi (ob. 633/1235),
contemporain d’Ibn “Arabi et de Tadili (qui le mentionne dans le TaSawwuf parmi ses trans-
metteurs) compte au nombre des ulémas les plus notoires de son époque. Sa formation de
muhaddit transparait d’ailleurs pour ainsi dire & chaque ligne du texte. C’est entre 613 et 621
— une période, A. Toufigq a raison de le souligner, qui voit la désagrégation de l’empire
almohade — qu’il rédige la Di‘@mat, a la demande de deux princes almohades. Qu’il y ait eu,
chez 'auteur autant que chez les commanditaires, une intention politique ne fait pas I’ombre
d’un doute. Les Almohades ne seront d’ailleurs pas les seuls dynastes a exploiter le nom d’Abtl
Ya‘za pour tenter de rassembler le peuple autour du leur. A cet aspect politique & peine perceptible
s’ajoute un aspect polémique plus marqué, que révéle notamment le souci constant de ’auteur
de donner a sa démarche un label d’orthodoxie; une obsession qui détermine en fait [’organisation
et la structure de ’ouvrage. Une premiére introduction nous rappelle les régles rigoureuses et
sacrosaintes en vigueur chez les traditionnistes, qui exigent que ’on sélectionne les informations
en fonction des informateurs, et nous avertit de la volonté de ’auteur de les appliquer a la
letire. Cette mise au point est suivie du fastidieux exercice de rigueur visant & démontrer, soit
par des arguments rationnels, soit par des preuves scripturaires, la possibilité des karamat.

BCAI 7 (1991) al-‘Azafi (A.‘A.): Di‘amat al-yaqin fi za‘amat al-muttaqin, éd. A. Tawfiq, recensé par Cl. Addas
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

46 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

L’ouvrage s’achéve par une conclusion du méme style sur les notions de wali et de waldya,
suivie de trois sections regroupant des ahbar relatifs & Hadir, Ilyas et al-Yasa“.

Le sujet, en principe essentiel, de 1’ouvrage, a savoir les karamat d’Abui Ya‘za, occupe
moins d’un tiers du livre. L’auteur a recensé environ une cinquantaine de ces prodiges attribués
a Abii Ya'zd — ils se répartissent en trois catégories — ce que nous révélait déja la notice du
Tasawwuf : la faculté qu’avait Abu Ya'za de se faire obéir des fauves (les anecdotes sur ce
théme reviennent de maniére obsédante), son pouvoir de guérir les maladies corporelles ou
mentales, ses dons de firdsa. Dans cette derniére catégorie apparaissent divers témoignages,
précieux parce qu’inédits, selon lesquels le sultan almohade "Abd al-Mu’min aurait emprisonné
Abl Ya'za, puis, convaincu de sa sainteté, ’aurait reldché. Le théme du souverain qui séquestre
un saint en raison de sa popularité, pour le libérer ensuite par crainte de ses pouvoirs, est un
des leitmotive de I’hagiographie musulmane. Il convient de s’en souvenir avant d’exploiter
ces récits.

« Les miracles qu’il [Ab@i Ya'zd] a accomplis aprés sa mort sont aussi nombreux que ceux
qu’il a accomplis de son vivant.» Cette affirmation d’un célébre auteur 3adili, le Sayh Zarriiq,
souligne en méme temps qu’elle explique en partie la situation particuliére d’Abii Ya'za dans
le soufisme maghrébin. Une popularité presque fatale : tout se passe en effet comme si, au
regard de ses biographes et de la foule nombreuse qui, chaque année au printemps, se rend sur
sa tombe pour implorer son secours et sa baraka, Abii Ya‘za était essentiellement, exclusivement,
un faiseur de miracles. Ni les uns ni les autres ne semblent avoir jamais eu le souci d’approfondir
davantage les caractéres spécifiques de sa walaya...

On ne s’étonne guére, dans ces conditions, du désintérét des islamologues & 1’égard du
saint d’Irligan. On ne reléve a I’heure actuelle que deux études succinctes, celle de Loubignac
(in Hesperis, 1944, p. 245-304) et celle de Dermenghem (in Le culte des saints, Paris, 1982,
p. 59-70). Aussi ne saurait-on trop féliciter Ahmed Toufiq pour le travail patient et scrupuleux
qu’il accomplit, de publication en publication, pour enrichir de documents peu et mal connus
notre connaissance de soufis maghrébins qui, en raison de la dissémination ultérieure de certains
de leurs disciples directs ou indirects au Proche-Orient, ont joué un rdle important, et cela &
un moment ol le tasawwuf connaissait les profondes mutations d’ou naitront les formes qu’il
prendra ensuite pendant des siécles et jusqu’a nos jours.

Qu’il ait été ou non un thaumaturge, Abii Ya'za est d’abord un éminent représentant d’un
certain courant, fruste et robuste, du fasawwuf, et c’est en tant que tel qu’il convient de I’étudier,
lui, ses prédécesseurs et ses successeurs, si ’on veut un jour avoir une image plus compléte,
plus précise de ce que fut I'univers des spirituels maghrébins. Mais, pour y parvenir, il faudra
d’abord traverser le glacis de mirabilia sous laquelle une vénération excessive les a, souvent,
étouflés.

Claude ADDAS
(Paris)

BCAI 7 (1991) al-‘Azafi (A.‘A.): Di‘amat al-yaqin fi za‘amat al-muttaqin, éd. A. Tawfiq, recensé par Cl. Addas
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 47

Claude ADDAS, Ibn “Arabi ou la quéte du soufre rouge. Paris, Gallimard, 1989. 12 x
22,5 cm, 407 p. (dont 62 p. comprenant cinq annexes, bibliographie, index et
table).

« La biographie d’Ibn "Arabi, écrivait Michel Chodkiewicz en 1986, reste & écrire. » Voila
qui est fait, et ¢c’est d’une maniére admirable que ’ouvrage de C.A. — sans doute la «thése en
préparation » annoncée en note par Pauteur du Sceau des saints p. 16 — répond a ce veeu.
C’est avec beaucoup de souplesse que I'auteur de cette « Quéte », se proposant de «retracer
Pitinéraire spirituel et intellectuel d’Ibn “Arabi, en le situant, chaque fois que possible, dans le
contexte religieux et historique de I’époque » (p. 24), nous conduit d’une étape i ’autre de ce
merveilleux pélerinage d’Orient; et ¢’est d’abord le pélerin lui-méme qu’elle nous propose ainsi
comme guide. En effet cet ouvrage est avant tout le fruit d’un examen minutieux des nombreuses
allusions autobiographiques, repérées un peu partout dans 'immense ceuvre du maitre, ainsi
que des témoignages de ses principaux disciples, le tout étant mis en regard des conditions
sociales et politiques de I’époque a travers une analyse des meilleures sources historiques. La
riche documentation ainsi mise a notre disposition se rapportant aussi bien a 1itinérairc
matériel, depuis I’Andalousie almohade jusqu’a la Syrie des Ayyoubides, qu’au «voyage
nocturne » accompli par le visionnaire dans le monde imaginal, fes dix chapitres dont se compose
ce livre nous permettent de suivre le Shaykh al-Akbar sur les deux plans a la fois. Il en résulte,
entre autres choses, que parmi les nombreuses figures prophétiques qu’il a rencontrées dans
ses visions, c’est bien celle de Jésus, « sceau de la sainteté universelle » selon lui comme on sait,
qu’il considére comme son « premier maitre », tandis que le role de Hadir (Khezr), trés accentué
par Henry Corbin, parait secondaire sous ce rapport. Quant aux maitres rencontrés par Ibn
‘Arabi en chair et en os — les soufis, les fugaha’, les lettrés, les hommes du pouvoir et, last but
not least, les femmes —, les nombreuses précisions données par C.A. tout au long de son travail,
résumées de fagon utile dans les annexes, font de celui-ci sans conteste I’ouvrage sur la vie
d’Ibn ‘Arabi qu’il faudra désormais consulter.

Cela dit, on notera également le fait que la trame du récit biographique est souvent inter-
rompue par des développements purement doctrinaux et dont le propos n’est pas toujours
évident. Au lieu de revenir a plusieurs reprises sur la doctrine de la «sainteté », déja analysée
de fagon magistrale par Michel Chodkiewicz (cf. mon compte rendu dans Bulletin critique n° 4,
1987, p. 83 et suiv.), cette biographie aurait sans doute gagné a s’étendre un peu sur ce que
Henry Corbin appelait « la dialectique de I’amour » et surtout & approfondir 1’épineuse question
du rapport entre celle-ci et la trés remarquable attitude du Shaykh a 1’égard des femmes. Aussi
semble-t-il que la rencontre de la belle Nizam devant le temple de la Ka'ba (fin 598 h., C.A.
p. 250 et suiv.) soit quelque peu ombragée ici par deux visions survenues a peu prés en méme
temps : celle du « Jouvenceau » (déja analysée par Fritz Meier dans un article paru d’abord
dans Eranos-Jahrbuch 1944, Zurich, Rhein-Verlag, 1945, p. 187 a 214 mais dont C.A., le jugeant
«assez décevant» (p. 241, n. 2), cite uniquement la traduction anglaise, hélas défectueuse), et
celle du Prophéte entouré des quatre premiers califes, du « Sceau» (Jésus) et du visionnaire
lui-méme. C’est cette « consécration » que I’auteur interpréte comme « le dernier acte de ’accession
d’Ibn “Arabi a la fonction supréme de la wal@ya» (p. 238), en suggérant avec insistance qu’il

BCAI 7 (1991) al-‘Azafi (A.‘A.): Di‘amat al-yaqin fi za‘amat al-muttaqin, éd. A. Tawfiq, recensé par Cl. Addas
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



