1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 43

ANSsARI, Cris du ceur (Mundgjat). Traduit du persan, présenté et annoté par Serge Laugier
de Beaurecueil. Paris, Sindbad, 1988. 154 p.

Cette traduction des Mundgdt parachéve de longues années de recherche sur I’ceuvre du
Maitre de Hérat. Sous le titre « Chemin de Dieu », Sindbad avait déja publié en 1985 la réédition
des traductions des traités d’al-Ansari sur le cheminement spirituel, traités méthodiques tant
par leur objet que par leur mode d’exposition. Les Mundgar, composées en persan, rendent un
son tout différent, celui de P’entretien intime du serviteur avec son seigneur. La parole est
directe, intense, pleine du feu de 1’amour ou d’ultime perplexité devant le mystére divin. En
intitulant ce recueil « Cris du coeur », le traducteur en souligne le ton parfois pathétique, mais
rappelle aussi que ces priéres jaillissent du plus profond de I’étre.

Ces 167 munagat sont loin de représenter I’ensemble des textes attribués sous ce nom a
al-Ansari. Devant les sérieux problémes d’authenticité que soulévent les divers recueils imprimés
ou manuscrits, S. L. de Beaurecueil a préféré recourir & deux sources anciennes des plus
sres : les Tabaqat al-sifiyya de Pauteur lui-méme et le Kasf al-asrar de Ra¥id al-din Maybidi,
composé quelque temps aprés la mort d’al-Ansari. De plus, le choix du traducteur a porté sur
les munagat proprement dites, adressées directement & Dieu.

Apres un apergu biographique, version concise de celui qui précéde le « Chemin de Dieu »,
les textes sont introduits par une étude des images, puis de la pensée. On peut regretter cette
distinction quelque peu artificielle. La beauté et la force des Munagar ne tiennent-elles pas en
grande partie & leur langage symbolique, coranique et universel, ol les réalités spirituelles se
fondent dans le moule des choses visibles ? Parmi les thémes les plus fréquemment évoqués, S. L. de
Beaurecueil analyse de plus prés celui de la « découverte » ou le fait de trouver (arabe : wugid;
persan : ydft). Pour al-Ansari, I’aboutissement de la recherche n’est pas de trouver, mais d’étrc
trouvé par Dieu. La proximité qui en résulte explique le ton familier, parfois violent du Sayk al-
Islam : «...Tu nous a traités d’ignorants; qu’attendre d’un ignorant, sinon I’irrévérence ? » (n° 117).
Mais son type spirituel lut interdit toute « cajolerie» (#dz; on dirait en arabe id/al) et lui fait
renoncer & ’ivresse pour la lucidité. Certaines mundgat resplendissent d’une lumiére joyeuse,
d’autres au contraire sont en forme de supplications, frémissantes de ’attente de la Résurrection
et de la nostalgie du convenant. En réalité, pour celui qui, & Uinstar d’al-Ansari, est « arrivé »,
la progression continue a travers le modéle prophétique. Ceci explique que ces priéres d’une
trés haute spiritualité ont toujours joui d’une grande popularité dans le monde iranophone tant
sunnite que chiite. Comme leur auteur, soufi de stricte obédience hanbalite, elles allient la pers-
pective métaphysique a I’observance jalouse de la Loi. Citons pour exemple cette derniére munaga :

« Ainsi donc, la partie est le Tout, et le Tout est ici; en Lui se perdent les deux mondes,
I’ame et celui qu’elle anime. Le Soleil est la-bas, et le rayon ici. Qui donc a vu le rayon séparé
du soleil? Le soufi est tout entier l1a-bas, et sa trace est ici. Finies les discussions des Docteurs
de Ia Loi! La trace n’est point séparée du Tout : ici, il n’y a que Toi; la-bas, il n’y a que
lui. ... Cette science est le secret de Dieu; les soufis ont des secrets en garde. En quoi le secret

des rois concerne-t-il la sentinelle?» (n°® 167). )
Denis GrIL

(Université de Provence)

BCAI 7 (1991) Ansari: Cris du coeur (Munajat), trad. S.L. de Beaurecueil, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

44 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Abii 1-°Abbas al-‘AzAF1, Di‘amat al-yagin fi za’amat al-muttaqin, éd. Ahmad Tawfiq.
Rabat, Maktabat hidmat al-kitab, 1989. 112 p.

I était grand, décharné, sombre de teint, vétu d'une tunique en poils de chévre, d’un burnous
long et rapiécé, coiffé d’une calotte de joncs. Telle était I’allure insolite, propre & frapper
I’imagination populaire, qu’offrait & ses visiteurs I'un des plus fameux soufis maghrébins, des
plus vénérés aujourd’hui encore Ablt Ya'za, Miilay Bi ‘Azza pour ses dévdts marocains.

Ulémas, soufis ou simples paysans, ils étaient nombreux & gravir la montagne Irligan
située au sud de Meknés, a trois jours de marche de Fés, pour visiter ce personnage fabuleux
qui vécut, selon certains, jusqu’a I’dge de 130 ans, assez longtemps en tout cas pour assister &
I’effondrement de la dynastie almoravide et a 1’établissement de ’empire almohade. Entre Abn
Ya'za (ob. 572/1176) et ses hotes, la communication était parfois malaisée : s’il était capable
de dompter les lions et de guérir les maux du corps et de I’esprit, Abli Ya‘za, en revanche, ne
sut jamais autre chose de la langue arabe que le strict nécessaire pour accomplir validement
la sal@t. Un handicap qui, s’ille contraignait a recourir aux services d’un interpréte pour dialoguer,
avec ceux de ses hotes qui ne pratiquaient pas le berbére, ne I’empéchait pas, rapporte-t-on
de signaler 4 I'imam, le cas échéant, qu’il avait commis une faute de prononciation au cours
de sa récitation. L’analphabétisme de ce wall berbére était en effet largement compensé, si I’on
en croit ses biographes, par une firdsa exceptionnelle et redoutable. Grande était la stupeur de
ces visiteurs qui, & peine introduits auprés du Sayh, entendaient celui-ci dénoncer en public les
péchés dont ils croyaient jusque-la ne partager le secret qu’avec leur conscience : du larcin a
I’adultére, en passant par I’ablution baclée, Abli Ya'za n’épargnait rien ni personne. Comme
P'un de ses maitres lui en faisait un jour le reproche, il répondit qu’il n’avait pas le choix :
c’est sous la contrainte divine qu’il parlait.

D’apres Ibn “Arabi, qui, dans un passage des Mawdqi® al-nugiim (éd. du Caire, 1965, p. 65),
évoque ce type particulier et impressionnant de mukdasafa, c’est en voyant des stries noires sur
le ou les membres corporels impliqués dans 1’acte répréhensible que des saints tels qu’Abl Ya'za
connaissent immédiatement les fautes commises par leurs visiteurs.

Un autre texte du Sayh al-Akbar — qui, bien que ne ’ayant pas rencontré, vouait manifes-
tement une profonde vénération au saint d’Iriigdn — apporte une indication intéressante :
Abiu Ya'za, affirme ’auteur des Futithat (Fut. 1V, 50-51), avait regu '« héritage moisiaque »;
en d’autres termes sa sainteté revétait les caractéristiques spirituelles propres au prophéte
Moise. L'une d’elles, selon lui, était une lumiére proprement aveuglante qui illuminait son
visage; d’ou, affirme-t-il, ’épisode fameux — que les hagiographes ont tous scrupuleusement
consigné mais sans qu’aucun d’eux fournisse d’explication — au cours duquel Abli Madyan
perdit la vue a cause d’Abil Ya'za et la recouvra grice a lui.

C’est par l'intermédiaire de ’'un de ses maitres, Muhammad b. Qasim al-Tamimi (ob.
603/1206), qui lui transmit la hirga & Fés en 592/1195, qu’Ibn ‘Arabi prit connaissance des
ahbar relatifs & Abl Ya'za. Ce fasi — qui séjourna quinze ans en Orient, durant lesquels il
n’eut de cesse de recueillir des traditions auprés des muhaddit-s les plus réputés — est ’auteur
de plusieurs ouvrages, recensés par Marrakusi dans la longue notice qu’il lui consacre (4/-Day!
wa I-takmila, VIII, éd. M. Bencherifa, Rabat, 1984, n°® 136). Un seul — & notre connaissance —

BCAI 7 (1991) Ansari: Cris du coeur (Munajat), trad. S.L. de Beaurecueil, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



