1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 41

fi wugudihi se référe au contraire au « Sein Gottes» ou, plus exactement, i cet acte d’étre
«extatique » ol « se trouve » Dieu (cf. supra, ad p. 115 et suiv.) et dont la réalisation est condi-
tionnée par la « perdition totale » de ’homme (istihidk; ce terme technique manque d’ailleurs
dans ’index). Ajoutons que l'interprétation Gr./Arisi est contredite par la variante du texte
arabe citée par B. Furlizanfar, Targama-yi risala-yi quiayriya, Téhéran, B.T.N.K., 1345 h.s. / 1967,
p. 544, n. 1, ob on lit wa-in lam yablug al-Suhiidu al-wufiida. C’est pourquoi je pense que
wugiid signifie le méme « acte d’étre » dans les deux cas, et je traduirais donc ainsi : « totalement
perdu dans Pacte d’étre divin (fi wugidihi) — ou submergé dans la contemplation de Dicu
(fi Suhiidihi) s’il (ou : méme si celle-ci) n’atteint pas (cet) acte d’étre, il est arraché a la perception
de toute description se rapportant a lui-méme ». Ce qui implique évidemment la supériorité
de wugad sur Suhitd. Mais cela n’a rien de surprenant; bien au contraire, le « maitre » cité ici
comme autorité (al-ustad, soit Quayri lui-méme ou peut-étre son maitre Abd “Ali al-Daqqiq)
Paffirme Iui-méme explicitement a plusieurs reprises (cf. par exemple Gr. p. 117, 6 et p. 123,
13-15). — P. 467, 12 « sie tragen nur vor, wenn... » : le texte arabe (Misr 1379/1959, p. 168, 24)
porte bien wa-Ia yaqiliina illa, mais il me semble que yagiliina doit étre remplacé par yaqiumiina.
C’est ce qui résulte d’une part d’une comparaison avec la version persane de la Risala (éd.
Furazanfar, p. 601) ol on lit bar-nahizand (et non : nagiiyand), d’autre part du fait que Sarrag
(Luma® p. 183, 3 et p. 272, 8) cite la parole en question toujours avec yagimiina et non yagiiliina.
Donc traduire : «ils ne se lévent (a savoir, pour la danse extatique) que... ».

Il va de soi que les quelques remarques que 1’on vient de lire ne prouvent qu’une chose :
ce livre vaut la peine qu’on I’étudie & fond. C’est sur le soufisme classique, un ouvrage qui fera
désormais autorité tant par la précision de la traduction que par la richesse des commen-
taires.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Huswirl, Somme spirituelle, traduit du persan, présenté et annoté par Djamshid
Mortazavi. Paris, Sindbad, 1988. 14 X 22 cm, 482 p.

Ce volume donne la traduction intégrale du KaS$f al-mahgib li-arbab al-qulitb de “Ali b.
‘Utman al-Hugwiri (m. vers 1076), qui constitue ’'un des plus importants monuments de la
littérature sur le soufisme ancien, et en tout cas le premier en langue persane. Aprés la version
anglaise de A.R. Nicholson, ancienne (1911) et peu accessible, un texte frangais complet et bien
diffusé est donc le bienvenu. Le titre retenu par le traducteur s’explique par la multiplicité et
la richesse des sujets abordés, allant des principes du soufisme (premiére partie) aux biographies
des grands spirituels des premiers siécles de I’ére hégirienne (deuxiéme partie) et aux principales
questions doctrinales de la théologie mystique (troisiéme partie), en passant par de multiples
excursus d’ordre lexical notamment (cf. la quatriéme partie, plus diffuse que les précédentes).

Si les notices biographiques de I’ouvrage sont le plus souvent rapides, schématiques et peu
exploitables, les exposés doctrinaux, eux, attirent beaucoup plus I’attention du lecteur. Hugwiri
énumeére (p. 214 et suiv.) douze courants dans le soufisme : non pas vraiment des « confréries »,

BCAI 7 (1991) Hujwiri: Somme spirituelle, trad. Dj. Mortazavi, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

42 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

comme suggéré p. 19, mais bien plutdt des écoles (mada@hib) ou des tendances s’inspirant de
telle ou telle grande figure de la mystique sunnite. A 1’occasion de cette énumération, il évoque
les questions de la connaissance du divin (p. 38 et suiv.), des «stations» et des « états»
(p. 219 et suiv.), de ’ego, al-nafs (p. 235 et suiv.), du fand’ (p. 283 et suiv.), des hiérarchies
ésotériques (p. 250 et suiv.)... avec la clarté d’un grand maitre doublé d’un grand pédagogue.
Le ton posé, factuel et lucide de ses développements suggére toutefois plus qu’un « caractére
scientifique » (introduction, p. 18). Hugwiri cherche visiblement & conforter une orthodoxie
dans le soufisme, qui le rendrait a4 son tour totalement acceptable au sein de la communauté
sunnite. Ainsi rejette-t-il catégoriquement les conceptions du huliil (p. 302-307) et présente-t-il
les six premiers imdms du chiisme comme de pieux soufis, dévdts et repentants (donc faillibles;
cf. p. ex. p. 109). Il décrira les plus grands des Sahdba et des Tabi‘tin comme des modéles pour
le soufisme, ainsi que des figures comme celles d’Ab@i Hanifa (p. 69) ou Ibn Hanbal (p. 122),
cherchant sans doute a souligner que I’observation scrupuleuse de la Sari‘a est elle-méme le
fonds du soufisme, tout en s’efforgant également de prévenir toutes les accusations d’hétérodoxie
possibles. Simultanément, il n’exclura pas I’expérience et la personne de Hallag; conciliateur,
il se borne a affirmer la supériorité du soufisme « sobre » sur toutes les manifestations extatiques
(p. 222-227), temporaires et finalement superficielles a ses yeux.

A souligner également, le vaste intérét du Kasf al-mahgiab pour le domaine du lexique
technique soufi, qui y est expliqué avec minutie et clarté, notamment dans les passages sur
mda'rifa/‘ilm, magamat/ahwal, mahabba (p. 350 et suiv.); et de fagon plus systématique encore,
le chapitre 24 consacré a des définitions de concepts-clés. D’autres passages sur le code moral
des soufis (p. ex. sur la mendicité, p. 407 et suiv.; ou le célibat, p. 410 et suiv.) fournissent des
témoignages vivants sur la «société paralléle » que commencaient d former les cercles soufis
a cette époque, avec leurs regroupements fervents et fraternels autour des maitres.

La traduction frangaise de ce texte complexe et volumineux représentait un travail énorme,
une véritable gageure que Djamshid Mortazavi a accompli avec bonheur dans une langue
sobre et claire. Dans un domaine aussi scabreux que le lexique doctrinal des théologiens et des
soufis, les difficultés abondent & chaque page. Par exemple rendre par « hérésie » a la fois les
notions de zandaqa et de ilhdd, ou par « incroyance » celle de irak, peut apparaitre comme trop
approximatif : mais ce qui géne ici, au fond, est moins ce genre de choix de traduction que
I’extréme paucité des notes et des commentaires sur les concepts et les noms propres. De méme,
I’absence de sous-titres explicatifs et d’un index général rend elle aussi cet ouvrage peu maniable.
Enfin de nombreuses phrases et maints passages de I’édition principale du Kasf (Islamic Books
Foundation, Lahore-Islamabad, 1978) n’apparaissent pas dans le texte frangais. Ces choix, dus
sans doute a4 un recours 4 d’autres éditions et manuscrits, méritaient aussi d’étre signalés...

Toutefois, la raison de ces absences ou abrégements est patente : il elit été trop difficile
d’alourdir encore un ouvrage déja si volumineux en lui-méme. Le public intéressé au soufisme
pourra en tout état de cause tirer un bénéfice considérable de la lecture de ce beau livre, clair,
équilibré et si heureusement rendu en langue francaise.

Pierre LORY
(Université de Bordeaux III)

BCAI 7 (1991) Hujwiri: Somme spirituelle, trad. Dj. Mortazavi, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 43

ANSsARI, Cris du ceur (Mundgjat). Traduit du persan, présenté et annoté par Serge Laugier
de Beaurecueil. Paris, Sindbad, 1988. 154 p.

Cette traduction des Mundgdt parachéve de longues années de recherche sur I’ceuvre du
Maitre de Hérat. Sous le titre « Chemin de Dieu », Sindbad avait déja publié en 1985 la réédition
des traductions des traités d’al-Ansari sur le cheminement spirituel, traités méthodiques tant
par leur objet que par leur mode d’exposition. Les Mundgar, composées en persan, rendent un
son tout différent, celui de P’entretien intime du serviteur avec son seigneur. La parole est
directe, intense, pleine du feu de 1’amour ou d’ultime perplexité devant le mystére divin. En
intitulant ce recueil « Cris du coeur », le traducteur en souligne le ton parfois pathétique, mais
rappelle aussi que ces priéres jaillissent du plus profond de I’étre.

Ces 167 munagat sont loin de représenter I’ensemble des textes attribués sous ce nom a
al-Ansari. Devant les sérieux problémes d’authenticité que soulévent les divers recueils imprimés
ou manuscrits, S. L. de Beaurecueil a préféré recourir & deux sources anciennes des plus
sres : les Tabaqat al-sifiyya de Pauteur lui-méme et le Kasf al-asrar de Ra¥id al-din Maybidi,
composé quelque temps aprés la mort d’al-Ansari. De plus, le choix du traducteur a porté sur
les munagat proprement dites, adressées directement & Dieu.

Apres un apergu biographique, version concise de celui qui précéde le « Chemin de Dieu »,
les textes sont introduits par une étude des images, puis de la pensée. On peut regretter cette
distinction quelque peu artificielle. La beauté et la force des Munagar ne tiennent-elles pas en
grande partie & leur langage symbolique, coranique et universel, ol les réalités spirituelles se
fondent dans le moule des choses visibles ? Parmi les thémes les plus fréquemment évoqués, S. L. de
Beaurecueil analyse de plus prés celui de la « découverte » ou le fait de trouver (arabe : wugid;
persan : ydft). Pour al-Ansari, I’aboutissement de la recherche n’est pas de trouver, mais d’étrc
trouvé par Dieu. La proximité qui en résulte explique le ton familier, parfois violent du Sayk al-
Islam : «...Tu nous a traités d’ignorants; qu’attendre d’un ignorant, sinon I’irrévérence ? » (n° 117).
Mais son type spirituel lut interdit toute « cajolerie» (#dz; on dirait en arabe id/al) et lui fait
renoncer & ’ivresse pour la lucidité. Certaines mundgat resplendissent d’une lumiére joyeuse,
d’autres au contraire sont en forme de supplications, frémissantes de ’attente de la Résurrection
et de la nostalgie du convenant. En réalité, pour celui qui, & Uinstar d’al-Ansari, est « arrivé »,
la progression continue a travers le modéle prophétique. Ceci explique que ces priéres d’une
trés haute spiritualité ont toujours joui d’une grande popularité dans le monde iranophone tant
sunnite que chiite. Comme leur auteur, soufi de stricte obédience hanbalite, elles allient la pers-
pective métaphysique a I’observance jalouse de la Loi. Citons pour exemple cette derniére munaga :

« Ainsi donc, la partie est le Tout, et le Tout est ici; en Lui se perdent les deux mondes,
I’ame et celui qu’elle anime. Le Soleil est la-bas, et le rayon ici. Qui donc a vu le rayon séparé
du soleil? Le soufi est tout entier l1a-bas, et sa trace est ici. Finies les discussions des Docteurs
de Ia Loi! La trace n’est point séparée du Tout : ici, il n’y a que Toi; la-bas, il n’y a que
lui. ... Cette science est le secret de Dieu; les soufis ont des secrets en garde. En quoi le secret

des rois concerne-t-il la sentinelle?» (n°® 167). )
Denis GrIL

(Université de Provence)

BCAI 7 (1991) Hujwiri: Somme spirituelle, trad. Dj. Mortazavi, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



