1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 39

particulier ceux de Jean Philopon (p. 184-187). Autre exemple : Chiesa analyse le réle, plus
important qu’on ne le suppose, du sectaire proto-karaite Binyamin al-Nahawandi (p. 87-88)
et celui — moins omniprésent qu’on a tendance a se I’imaginer — de I’hérésiarque juif Hiwi
al-Balhi (p. 160, 177).

De Il’introduction de Qirgisini méme a son commentaire, on sait qu’il 1’a établi, entre
autres, sur celui (considéré habituellement comme perdu) de Dawiad al-Mugammis, lequel P’avait
tiré de commentaires chrétiens syriaques. Par des analyses précises, M. Chiesa reconstruit de
fagon tout a fait convaincante les influences chrétiennes sur 1’exégése juive en arabe, influence
dont on ne pouvait jusqu’a présent que supposer l’existence (p. 62-63, 110, 158, 164, 178).

Les conclusions de ’ouvrage pourront servir dans [’avenir a préciser certains points restés
discutés ou ambigus. Signalons, a titre d’exemple, deux d’entre eux. Derniérement, H. Ben
Shammai a proposé d’identifier un fragment de manuscrit provenant de la Geniza du Caire
avec le commentaire perdu d’al-Muqammis (Geniza Fragments No. 15, 1988, p. 3). L’étude
de M. Chiesa pourrait fournir des points de repére précis pour la confirmation de cette
identification.

Une autre publication récente, celle de R. Drory (The Emergence of Jewish-Arabic Literary
Contacts at the Beginning of the Tenth Century, Tel-Aviv, 1988, en hébreu) propose de montrer
que c’était & travers le karaisme, plus souple que son adversaire rabbanite, que I’influence du
monde arabophone (surtout musulman) a pu affecter le judaisme. Selon Drory, Sa‘adya avait
su reconnaitre 'importance des nouvelles formes d’expression développées par les karaites, et
les avait fait adopter par la littérature rabbanite. Les données fournies par M. Chiesa ne semblent
pas corroborer cette analyse. Ils suggérent plutdt une transmission plus ou moins ininterrompue
de la culture gréco-syro-arabe, a la fois aux rabbanites et aux karaites. Sans diminuer I’importance
capitale de la personnalité de Sa‘adya, son role semble maintenant avoir été moins révolutionnaire
que ne¢ le pense Drory.

Pour conclure, il faut féliciter ’auteur de nous avoir offert cette riche étude, qui présente
de fagon précise et élégante un aspect souvent méconnu de la culture arabophone au dixiéme siécle.

Sarah STROUMSA
(Université hébraique, Jérusalem)

Das Sendschreiben al-Qusayris iiber das Sufitum, eingeleitet, iibersetzt und kommentiert
von Richard Gramlich. Stuttgart, Franz Steiner-Verlag Wiesbaden, 1989 (Freiburger
Islamstudien Bd. XII). Grand format, 659 p. (dont 111 p. comprenant bibliographie,
citations coraniques et un index analytique détaillé).

Aprés le “Awarif al-ma’arif de “Umar Suhrawardi, deux traités importants d’Ahmad Ghazali
et un extrait du livre IV de 'Jhya’ “uliim al-din du plus célébre frére de ce dernier, voici que le
R.P. Gramlich nous donne encore un excellent text-book de soufisme en traduction allemande.
Véritable inventaire de la tradition classique du soufisme, cette traduction intégrale de la célébre

Risala al-quSayriya s’imposera pour plusieurs raisons. Mieux que n’importe quelle édition

BCAI 7 (1991) Gramlich (R.): Das Sendschreiben al-Qusayris Uber das Sufitum, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

40 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 7

courante du texte arabe, clle permet tout d’abord d’étudier le texte authentique de Qufayri
lui-méme. En effet on n’a qu’a parcourir les notes de bas de page pour se rendre compte du
fait que le traducteur, obligé de se faire d’abord en quelque sorte 1’éditeur d’un texte digne de
confiance, a dfi recourir dans la plupart des cas a la tradition manuscrite. Traducteur ensuite,
Gr. nous donne ici encore un exemple de son admirable art de la concision et de la précision.
Présentateur et commentateur enfin, Gr. explique tout le nécessaire, qu’il s’agisse du texte
lui-méme et de son auteur, des nombreux soufis et transmetteurs de traditions mentionnés tout
au long de la Risdla, ou de la compréhension des sujets traités. Ce n’est pas 13 un livre facile
a lire, certes; mais les remarques du traducteur insérées un peu partout en guise de commentaire,
trés riches en références 4 d’autres sources ou d’autres versions d’'un méme dicton soufi, sont
extrémement utiles et facilement utilisables grice & I’excellent index analytique. Ajoutons que
celivre trés soigné se distingue également par une absence quasiment totale de fautes d’impression,
ce qui ne va pas de soi, hélas! chacun le sait.

En le parcourant, j’ai cependant noté quelques points qui me semblent discutables. En p. 111,
18 et suiv. on ne voit pas pourquoi le dicton anonyme, Hasanat al-abrar..., serait « peut-étre
d’Abii Sa‘id al-Harraz ». Il est d’abord cité par Sarrag, Luma® p. 44, 5-6, qui D’attribue & Di
1-Nin. Makki, Qat al-quiib (Misr 1381/1961, 1, p. 384, 18 et suiv.) en cite également une
variante anonyme. — P. 114, 11, « Abli Mugatil al-“Akki» : il s’agit sans doute d’Abil
1-Tayyib Ahmad b. Mugitil al-"Akki, ’'un des informants de Sarrdg. — P. 115 et suiv. : la
traduction de tawagid/wagd/wugad par « ektatisches Verhalten | Ektase | ektatisches Sein» a
I’avantage de laisser transparaitre le dénominateur commun des trois termes techniques, mais
« ekstatisches Sein » me semble tout de méme peu compréhensible, et Gr. lui-méme se contente
d’ailleurs dans la plupart des cas de « Sein» tout simplement. Or il faudrait rappeler ici les
virtualités de la racine arabe wgd, qui signifie d’abord « trouver » (comparer a ce sujet Marijan
Molé, Les mystiques musulmans, Paris, PUF, 1965, p. 59 et suiv. et infra, ad p. 431). — P. 119, 11 :
la traduction de ar@hu par « will » fait évidemment penser que Gr. lisait ardda. Pourtant arahu
semble bien la bonne legon, et la seule attestée. Il faut donc traduire par « zeigt ». En effet il
s’agit non pas de ce que Dieu « veut », mais de « ce dont Il fait comprendre le sens a ’homme,
de ce qu’ll signale a son cceur, ou lui montre » (Misr 1379/1959, p. 38, -8). — P. 138, -4 et -3 :
la répétition du mot « angenommen » ne correspond pas au texte arabe (p. 46, 20), qui porte
bien magbil dans le premier cas, mais mahsil dans le second. Aucune variante n’étant indiquée
par Gr. dans les notes, il s’agit sans doute d’une erreur de lecture, ou alors d’un changement
de texte assez arbitraire. En effet le propos en question ne signifie pas qu’« aucune réalité
(hagiqa) non conditionnée par la Loi (Sari*a) n’est acceptée », mais qu’une telle réalité « ne se
réalise pas » (gayr mahsil). — P. 363, 6 : la parole attribuée par Qusayri (et d’autres a sa suite)
a Harraz, est de Hallag selon ‘Aynulquzat-i Hamadani, Tamhidat (in Musannafat éd. A. Osseiran,
Téhéran, DaniSgah, 1341 h.s. /1962, p. 247. Cf. également Louis Massignon, Recueil de textes
inédits..., Paris, Geuthner, 1929, p. 68). — P. 431, 12 : la traduction de in lam yablug al-wugiida
(Misr 1379/1959, p. 155, 19) par « wenn er nicht an das Sein herankommt» est exacte, mais
I’explication donnée par Gr. («an das eigene Sein...») ne saurait convaincre, méme si elle
s’appuie sur le commentaire de “Ariisi. On ne comprend pas en effet pourquoi wugiid signifierait
soudain «1’étre propre a ’homme » alors que dans la partie précédente de la méme phrase,

BCAI 7 (1991) Gramlich (R.): Das Sendschreiben al-Qusayris Uber das Sufitum, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 41

fi wugudihi se référe au contraire au « Sein Gottes» ou, plus exactement, i cet acte d’étre
«extatique » ol « se trouve » Dieu (cf. supra, ad p. 115 et suiv.) et dont la réalisation est condi-
tionnée par la « perdition totale » de ’homme (istihidk; ce terme technique manque d’ailleurs
dans ’index). Ajoutons que l'interprétation Gr./Arisi est contredite par la variante du texte
arabe citée par B. Furlizanfar, Targama-yi risala-yi quiayriya, Téhéran, B.T.N.K., 1345 h.s. / 1967,
p. 544, n. 1, ob on lit wa-in lam yablug al-Suhiidu al-wufiida. C’est pourquoi je pense que
wugiid signifie le méme « acte d’étre » dans les deux cas, et je traduirais donc ainsi : « totalement
perdu dans Pacte d’étre divin (fi wugidihi) — ou submergé dans la contemplation de Dicu
(fi Suhiidihi) s’il (ou : méme si celle-ci) n’atteint pas (cet) acte d’étre, il est arraché a la perception
de toute description se rapportant a lui-méme ». Ce qui implique évidemment la supériorité
de wugad sur Suhitd. Mais cela n’a rien de surprenant; bien au contraire, le « maitre » cité ici
comme autorité (al-ustad, soit Quayri lui-méme ou peut-étre son maitre Abd “Ali al-Daqqiq)
Paffirme Iui-méme explicitement a plusieurs reprises (cf. par exemple Gr. p. 117, 6 et p. 123,
13-15). — P. 467, 12 « sie tragen nur vor, wenn... » : le texte arabe (Misr 1379/1959, p. 168, 24)
porte bien wa-Ia yaqiliina illa, mais il me semble que yagiliina doit étre remplacé par yaqiumiina.
C’est ce qui résulte d’une part d’une comparaison avec la version persane de la Risala (éd.
Furazanfar, p. 601) ol on lit bar-nahizand (et non : nagiiyand), d’autre part du fait que Sarrag
(Luma® p. 183, 3 et p. 272, 8) cite la parole en question toujours avec yagimiina et non yagiiliina.
Donc traduire : «ils ne se lévent (a savoir, pour la danse extatique) que... ».

Il va de soi que les quelques remarques que 1’on vient de lire ne prouvent qu’une chose :
ce livre vaut la peine qu’on I’étudie & fond. C’est sur le soufisme classique, un ouvrage qui fera
désormais autorité tant par la précision de la traduction que par la richesse des commen-
taires.

Hermann LANDOLT
(Université McGill, Montréal)

Huswirl, Somme spirituelle, traduit du persan, présenté et annoté par Djamshid
Mortazavi. Paris, Sindbad, 1988. 14 X 22 cm, 482 p.

Ce volume donne la traduction intégrale du KaS$f al-mahgib li-arbab al-qulitb de “Ali b.
‘Utman al-Hugwiri (m. vers 1076), qui constitue ’'un des plus importants monuments de la
littérature sur le soufisme ancien, et en tout cas le premier en langue persane. Aprés la version
anglaise de A.R. Nicholson, ancienne (1911) et peu accessible, un texte frangais complet et bien
diffusé est donc le bienvenu. Le titre retenu par le traducteur s’explique par la multiplicité et
la richesse des sujets abordés, allant des principes du soufisme (premiére partie) aux biographies
des grands spirituels des premiers siécles de I’ére hégirienne (deuxiéme partie) et aux principales
questions doctrinales de la théologie mystique (troisiéme partie), en passant par de multiples
excursus d’ordre lexical notamment (cf. la quatriéme partie, plus diffuse que les précédentes).

Si les notices biographiques de I’ouvrage sont le plus souvent rapides, schématiques et peu
exploitables, les exposés doctrinaux, eux, attirent beaucoup plus I’attention du lecteur. Hugwiri
énumeére (p. 214 et suiv.) douze courants dans le soufisme : non pas vraiment des « confréries »,

BCAI 7 (1991) Gramlich (R.): Das Sendschreiben al-Qusayris Uber das Sufitum, recensé par H. Landolt
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



