34 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 7

comme base un rationalisme ouvrant la voie 4 une nouvelle vision du monde et de la culture.
Aux yeux de l'auteur, le mu‘tazilisme bagdadien fut le détenteur majestueux de ces valeurs.
Mais quand on examine de prés les données relatives a ce mu'tazilisme (ch. III, p. 101-199),
on se trouve en face des mémes vicilles questions traditionnelles agitées dans les milieux
kalamiques et dans tous les exposés classiques, telles que les attributs divins, le principe du “adl,
la théorie de hasan et qabih, la notion d’istitd@ a, etc. et bien entendu le probléme de la création
de la Parole divine.

L’auteur se propose de présenter une « étude philosophique », mais on en est bien loin;
il prétend trouver les valeurs et les éléments de son projet «civilisateur » dans la pensée de
I’aile bagdadienne du mu'tazilisme, mais celle-ci est caractérisée a la fois par son rationalisme
«révolutionnaire » et par une tendance ascétique prononcée. La mihna du Coran créé, selon
I’auteur, a été mise en ceuvre au nom de la pureté du tawhid, et le Califat ‘abbaside sous
Ma’min, Mu‘tasim et Watiq fut proprement mu‘tazilite (p. 86), thése devenue « classique »,
mais complétement fausse (voir mon livre). Bi§r b. al-Mu‘tamir connu comme marchand d’esclaves,
est présenté ici comme le pionnier de ce rationalisme mu‘tazilite révolutionnaire. La thése du
kalam créé, du parler divin, est rattachée au principe du tawhid, alors que nous savons de fagon
certaine qu’elle découle chez les mu‘tazilites du principe du “ed!.

La «révolution » rationaliste des mu'tazilites ne signifie aux yeux de l’auteur, comme
d’ailleurs aux yeux de la plupart de ceux qui ont étudié ce méme théme, que le culte de la raison
et de la liberté, ou plutdt du « libre arbitre ». Pourtant rien n’est dit sur la nature de cette raison
dite révolutionnaire, ni sur sa fonction ou ses limites, ou méme ses rapports avec la foi, comme
si c’étaient des questions superflues, ou déja tranchées, ou évidentes.

En réalité pour un esprit rigourcux, ce livre n’est rien de plus qu’une sorte de manifeste
idéologique dépourvu de tout intérét scientifique ou intellectuel. Mais c’est un exemple
représentatif d’'une masse de production littéraire aujourd’hui & la mode dans ’espace culturel
arabo-musulman, ou I’on s’emploie A relever dans le turdt du passé tous les éléments susceptibles
de produire les changements souhaités. Dans cette maniére de faire face a la réalité, je vois,
pour ma part [’explication de deux cultes : le culte du mu'tazilisme chez les penseurs et les
intellectuels de 1’Orient arabe (Madrig), le culte d’Averroés chez ceux de 1’Occident arabe
(Magrib). Les uns et les autres voient le réel et préparent I’avenir dans le miroir du passé et a
travers ses catégories.

Fehmi JADAANE
(Université de Koweit)

Dawiid ibn Marwan AL-MuqQammis, Twenty Chapters (‘Ishritn Magala), edited, translated
and annotated by Sarah Stroumsa. Leiden, Brill, 1989 (Etudes sur le judaisme
médiéval, XIII). In-8°, 320 p.

Dawild al-Mugammis est le plus ancien des théologiens juifs de langue arabe. Ses dates
ne sont pas connues; G. Vajda estimait devoir situer son activité au plus tard dans le dernier
tiers du IX® siécle (de notre ére). Il fait partie de cette longue lignée de théologiens juifs dont

BCAI 7 (1991) Dawad Ibn Marwan al-Mugammis: Twenty Chapters (‘Ishrin Maqgala), éd. trad. S. Stroumsa, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 35

les écrits font apparaitre — comme Vajda 1’a abondamment montré — de si remarquables
parallélismes avec ceux des théologiens musulmans, mu‘tazilites notamment. De toute son
ceuvre, on ne connait plus guére aujourd’hui qu’un traité dit des « Vingt chapitres» (ou des
« Vingt discours »), qui, lui-méme, ne s’est conservé que partiellement : seuls les quinze
premiers chapitres figurent (avec d’importantes lacunes) dans le manuscrit de loin le plus complet,
celui de la collection Firkovitch de Léningrad; une partie du chapitre 16 est connue par une
traduction en hébreu. C’est donc, en fait, ce qui subsiste de I"ouvrage qui est ici, d’excellente
fagon, édité et traduit par Sarah Stroumsa.

D’une famille originaire de Raqqa sur PEuphrate, al-Mugammis a vécu, dit-on, de nom-
breuses années a Nisibe, qui était alors, comme on sait, le principal centre théologique de la
chrétienté d’Orient. 11 y eut pour maitre le jacobite Nonnus, et s’y convertit méme, sous
son influence, au christianisme. Cette conversion, en fait, ne fut pas définitive, puisque par
la suite, revenu au judaisme, al-Muqammis écrivit plusieurs traités anti-chrétiens, dont, en
particulier, un Radd “ald l-nasara min tariq al-qiyas auquel le huitiéme des « Vingt chapitres »
fait, par deux fois allusion, et dont des fragments ont été retrouvés dans la Geniza du
Caire.

Concernant la nature de son judaisme, S.S. souléve évidemment la question de savoir §’il
était ou non karaite. Aprés un examen attentif des arguments pour et contre, elle croit pouvoir
conclure par la négative, en faisant remarquer que de toute fagon, a ’époque d’al-Mugammis,
I’opposition entre rabbanites et karaites n’était pas encore aussi tranchée qu’elle le sera plus
tard, au temps de Sa‘adya.

Au regard des auteurs anciens, juifs ou musulmans, al-Mugammis passe en général pour
un mutakallim; seul al-Qirgisani (un théologien karaite contemporain de Sa‘adya) voyait en
lui un faylasif. En réalité, il est a la fois ’un et autre. Comme le dit trés justement S.S., les
« Vingt chapitres » sont bien construits comme un traité de kalam, et le mode d’argumentation
— la succession indéfinie des in gala... quind..., in gala... yugalu lahu, etc.; le procédé systématique
du tagsim (de deux choses ’'une, ou bien... ou bien...); la réfutation de la thése adverse au nom
des conséquences qu’elle entraine (ilzdm) — est, sans conteste, celui du kalam. En revanche,
Pidée de départ, longuement argumentée au chapitre 1, selon laquelle toute chose a4 examiner
pose quatre questions : si elle est (hal huwa), ce qu’elle est (ma huwa), comment elle est (kayfa
huwa), pourquoi elle est (lima huwa), renvoie, elle, directement A la tradition aristotélicienne.
De méme en va-t-il de Ia classique opposition établie au chapitre 5 entre I’existence en puissance
(bi-l-quwwa) et I’existence en acte (bi-I-fi‘l), ou encore de I'utilisation du terme grec d’ousia au
chapitre 8.

Ce singulier mélange de kalam et de falsafa dans les “I§rin Magala, S.S. I’explique non pas,
comme on 'imaginerait de prime abord, par 'influence combinée de la théologie musulmane
et de la philosophie grecque, mais par celle, quasi exclusive & ses yeux, du christianisme, de
P’éducation chrétienne regue a Nisibe par al-Mugammis. Telle est ’idée majeure du présent
livre, la thése dont, page aprés page, S.S. s’emploie & convaincre son lecteur : tout, dans ces
« Vingt chapitres », trahirait ’influence chrétienne. Ainsi, I’élaboration d’un systéme théologique
au service du judaisme et d’une réponse juive aux autres religions (p. 23); le fait de présenter
sous la forme d’un tableau (mital) les différentes hypothéses d’une alternative (p. 24); la définition

BCAI 7 (1991) Dawad Ibn Marwan al-Mugammis: Twenty Chapters (‘Ishrin Maqgala), éd. trad. S. Stroumsa, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

36 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

proposée de la substance et de ’accident (p. 25); la fagon dont sont démontrées la création de
Punivers (p. 26), 'unicité de Dieu (p. 28); I’exposé des conditions auxquelles doit satisfaire un
prophéte pour étre reconnu comme tel (p. 32); et enfin, non seulement la parfaite connaissance
des dogmes chrétiens dont témoigne al-Mugammis, mais la fagon méme dont il les énonce et
les réfute (p. 29). Plus largement, et & partir de 13, la thése de S.S. est que ’influence chrétienne
sur la formation de la théologie juive médiévale a été beaucoup plus importante qu’on ne I’a
admis jusqu’ici (p. 34) L

Je ne suis, pour ma part, aucunement en mesure de confirmer ou d’infirmer cette thése,
et je suis tout disposé a faire confiance, sur ce point, & I"auteur, pour quiles ceuvres des théologiens
chrétiens (Abli Qurra, Elie de Nisibe, Abli Ra’ita, Jean Damascéne, etc.) n’ont apparemment
pas de secret. Je me demande tout de méme si cette fagon de voir les choses n’est pas systématique
a Pexces, et si, en insistant de la sorte sur U'influence chrétienne (qui parait indéniable) concernant
al-Mugammig, S.S. n’a pas aussi en vue de contredire une autre thése, celle selon laquelle
Iinfluence dominante, en ’occurrence, aurait été celle du kalam mu‘tazilite (p. 19); ainsi
notamment pensait Vajda, en ce qui concerne du moins le chapitre 16 (cf. Studia Islamica
XI/1959, 30-32). On dirait en effet qu’en dépit d’assez nombreuses références, cn note, aux
mu‘tazilites en général, ou & tel ou tel d’entre eux, S.S. s’efforce autant que possible de minimiser
leur influence. De fagon significative, son index des religions et sectes, p. 317, ne comporte pas
le mot mu‘tazila, pourtant présent au moins une dizaine de fois dans I’introduction ou les notes
(cf. p. 19, 28, 149, 185, ctc.). Or quand on lit, par exemple, au chapitre 12, que Dieu, qui est
sage (hakim), ne saurait agir en vain (abat™), et qu’ll a donc nécessairement créé les hommes
dans un but, soit pour leur nuire, soit pour leur étre utile (/i-I-naf’), la deuxiéme hypothése
étant la seule possible, il est quand méme difficile de ne pas y voir un topique du mu‘tazilisme.
Egalement caractéristique me parait étre I’emploi, dans le méme passage, du terme de mugbira
pour désigner les tenants de la prédestination (p. 233). Sur la question des attributs divins, je
trouve étonnante la remarque de S.S. selon laquelle le principe émis par al-Mugammis d’une
négation absolue en Dieu de toute entité séparée — Dieu est « vivant sans qu’il ait une vie »
(hayy bi-la hayat) — ressemblerait certes a la thése mu‘tazilite, mais irait en fait beaucoup plus
loin (p. 28-29); autant que je sache, les mu'tazilites, sur ce point, n’étaient pas moins radicaux
(cf. al-Af‘ari, Magalat, 164, 13 et suiv. et 483, 3-14). Il me semble donc que, s’agissant des
influences, la position de S.S. gagnerait a étre plus équilibrée.

Terminons sur un regret. Il est vrai que dans tous les manuscrits actuellement connus, et
notamment le ms. Firkovitch, I'ouvrage d’al-Mugammis est écrit en caractéres hébraiques.
Etait-ce une raison pour le publier sous cette forme? Dans son introduction, S.S. reconnait
expressément que «la plupart des raisons qui justifient la publication de textes judéo-arabes
en caractéres hébraiques ne s’appliquent pas aux “Ishriin Magala» (p. 40). Indubitablement
— elle le dit a plusieurs reprises — le livre a été, au départ, écrit en caractéres arabes (cf. p. 18-19
et 36). Mais, continue-t-elle, «le fait est que les manuscrits existants sont tous en caractéres
hébraiques, et toute tentative pour reconstruire le texte originel aurait nécessairement abouti

1. Voir parallélement ci-aprés, dans le domaine de l’exégése biblique, le compte rendu par S.S.
du livre de B. Chiesa.

BCAI 7 (1991) Dawad Ibn Marwan al-Mugammis: Twenty Chapters (‘Ishrin Maqgala), éd. trad. S. Stroumsa, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 37

4 une création artificielle, présentant un texte qui n’a probablement jamais existé » (p. 40-41).
J’avoue ne pas comprendre ce raisonnement. A ce compte-13, les innombrables corrections ou
additions que S.S. a cru devoir, a juste titre, introduire dans le ms. Firkovitch ne relévent-elles
pas tout autant d’une « reconstruction artificielle »? Aux p. 18-19, S.S. émet ’hypothése que,
si al-Mugamms a écrit son livre en écriture arabe, cela tient soit & ’éducation qu’il avait regue,
soit au public a qui le livre était destiné; n’est-ce pas, d’une certaine fagon, le «trahir » que
de lui imposer la « grille » d’une autre écriture? A vrai dire, j’exprime ici surtout la frustration
de P’arabisant — a qui on ne peut tout de méme pas reprocher de ne pas lire couramment
Palphabet hébreu — de devoir précisément, a chaque page, déchiffrer, « décoder» le texte
d’al-Mugqammis pour avoir accés au bon arabe qui s’y cache (sans compter que les notes de
I’apparat critique sont, elles, carrément en hébreu!). Mais je ne doute pas que beaucoup de
Iecteurs seront dans mon cas; seuls profiteront pleinement de cette belle publication les quelques
spécialistes ayant la double compétence d’arabisants et d’hébraisants. C’est dommage 1.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Bruno CHIESA, Creazione e caduta dell’'uomo nell’esegesi giudeo-araba medievale. Brescia,
Paidea, 1989 (Studi Biblici 85). 209 p. dont 5 p. d’indices.

L’effervescence culturelle du dixiéme siécle en Orient musulman a valu a cette période le
titre, forgé par Mez, de « Renaissance de 1’Islam ». De cette méme période date 1’épanouissement
du phénomeéne qu’il est convenu d’appeler, depuis S.D. Goitein, « La symbiose judéo-arabe ».
Le livre de Bruno Chiesa, qui se présente modestement comme 1’étude limitée d’un probléme
exégétique précis, touche au cceur méme de cette symbiose.

Comme on le sait, a cette époque le judaisme est divisé en deux camps : d’un coté les
rabbanites, qui acceptent la «loi orale» — c’est-a-dire le Talmud — comme faisant partie
intégrante de la révélation divine; de P’autre, les karaites, qui prétendent ne suivre que la
révélation scripturaire. Les uns comme les autres prétendent étre les représentants du judaisme
authentique. Dans les deux camps se trouvent des intellectuels prenant la plume pour défendre
leurs doctrines. A 1’époque qui nous concerne, ce role de porte-parole est joué par le rabbanite
Sa‘adya al-Fayylmi, couramment appelé Sa‘adya Gaon, et le karaite Ya‘'qib al-Qirqisini.

Les écrits dogmatiques de ces deux penseurs (rédigés en arabe) sont publiés depuis longtemps,
et 'influence du kalam (surtout du kalam mu‘tazilite) sur eux est bien établie. Leurs commentaires
sur la Genése, par contre, n’ont pas eu le méme sort heureux. L’état fragmentaire de ces
commentaires rend difficile 1a tdche de leur publication. Le commentaire de Sa‘adya sur la
Genese a fait 1’objet d’une édition, qui laisse malheureusement a désirer, par M. Zucker,
Quant a Qirqgisani, des fragments de son commentaire sur la Genése ont été édités par

1. Quelques «sondages» me conduisent a probablement qulnd (et non gawlund); en 233, 4,
proposer deux corrections: en 161, 10, lire lire yagurru (et non yagaru).

4 A

BCAI 7 (1991) Dawad Ibn Marwan al-Mugammis: Twenty Chapters (‘Ishrin Maqgala), éd. trad. S. Stroumsa, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



