1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 33

le signale fréquemment, que la foi de ces derniers n’était point « mince » ou raqiqa, et a plus
forte raison ne saurait-on les taxer d’irréligion et d’athéisme. Car il n’est jamais venu 2 D’esprit
d’un seul d’entre eux de nier ou de réduire "importance ou la valeur de la religion dans la vie
des hommes; quant aux rapports de la foi et de la raison, ils ont toujours cru qu’elles étaient
solidaires. En fait, "A."A. reconnait bien que les mu‘tazilites n’étaient pas & proprement parler
des «libres penseurs », a la maniére de ceux que I’Europe a connus durant ces derniers siécles;
cela ne ’a pourtant pas empéché de leur appliquer ce qualificatif. J’estime, quant & moi, qu’un
tel choix ne se justifie que par des raisons d’ordre purement idéologique; il pourrait s’agir
simplement d’un instrument de combat mis a I’'usage dans un monde hostile 4 la fois 4 la libre
pensée ¢t a la pensée libre!

Dans le détail, le livre de ‘A."A. n’apporte pas véritablement d’éléments nouveaux par
rapport 4 ce que nous connaissons déja du mu‘tazilisme. Dans ses analyses de la mihna, il
reprend en tous points ’explication classique que j’ai, pour ma part, entiérement renversée
dans mon ouvrage : Al-Mihna — baht fi gadaliyyat al-dini wa l-siyasi fi l-islam, Amman-Beyrouth,
1989). “A.°A. reconnait que la mihna doit son déclenchement & I’influence des mu‘tazilites, tout
en soutenant par ailleurs que ces derniers étaient des «libres penseurs» et des « penseurs
libres » €pris de tolérance; il va de soi que les deux propositions ne vont pas ensemble. S’agissant
des deux écoles bagdadienne et basrienne, la présentation qu’il en fait ne dit rien des traits
caractéristiques de chacune d’elles. Maintes sources bibliographiques relatives aux mu‘tazilites
sont négligées, et 'ccuvre méme de "Abd al-Gabbar n’a pas été largement utilisée. Les travaux
non arabes sont complétement absents.

Nul doute que le livre nous apporte une belle étude d’ensemble sur le mu‘tazilisme et les
mu‘tazilites. Le rationalisme dit mu‘tazilite n’est pourtant pas suffisamment élucidé, et il est
certain que le titre de ouvrage va au-dela de son contenu. Il reste, comme je 1’ai dit, que nous
avons 1a un excellent témoignage sur la situation du « penseur » arabe contemporain.

Fehmi JADAANE
(Université de Koweit)

‘Abd al-Sattar AL-RAWI, Tawrat al-"aql. Dirdsa falsafiyya fi fikr mutazilat Bagdad. 2° éd.,
Bagdad, Dar al-§u’in al-tagafiyya, « Afaq ‘arabiyya », 1986. 16,5 x 23,5 cm, 323 p.

« Révolution de la raison »! un titre fracassant mais, hélas, sans le moindre rapport avec
le contenu. Pourtant, a I'origine, le livre est une thése, ce qui aurait suffi pour qu’il soit un
tant soit peu sérieux. Mais tel n’est pas le cas. Comme une partie de plus en plus grande, de
notre production « scientifique » arabe contemporaine, concernant ’étude de questions et de
thémes relevant du domaine classique, ce travail procéde moins d’une recherche solide et
honnéte que du désir de servir une problématique pratique actuelle.

L’auteur nous introduit dans le sujet par une série de propos tumultueux sur : 1° unc
prétendue « raison» (‘agl), totalement indépendante et maitresse d’elle-méme, une « liberté de
pensée » en mesure d’atteindre I’essence des choses; 2° un prétendu projet « civilisateur » ayant

BCAI 7 (1991) al-Rawri (‘A.): Tawrat al-‘aql. Dirasa falsafiyya fi fikr mu‘tazilat Bagdad, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

34 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 7

comme base un rationalisme ouvrant la voie 4 une nouvelle vision du monde et de la culture.
Aux yeux de l'auteur, le mu‘tazilisme bagdadien fut le détenteur majestueux de ces valeurs.
Mais quand on examine de prés les données relatives a ce mu'tazilisme (ch. III, p. 101-199),
on se trouve en face des mémes vicilles questions traditionnelles agitées dans les milieux
kalamiques et dans tous les exposés classiques, telles que les attributs divins, le principe du “adl,
la théorie de hasan et qabih, la notion d’istitd@ a, etc. et bien entendu le probléme de la création
de la Parole divine.

L’auteur se propose de présenter une « étude philosophique », mais on en est bien loin;
il prétend trouver les valeurs et les éléments de son projet «civilisateur » dans la pensée de
I’aile bagdadienne du mu'tazilisme, mais celle-ci est caractérisée a la fois par son rationalisme
«révolutionnaire » et par une tendance ascétique prononcée. La mihna du Coran créé, selon
I’auteur, a été mise en ceuvre au nom de la pureté du tawhid, et le Califat ‘abbaside sous
Ma’min, Mu‘tasim et Watiq fut proprement mu‘tazilite (p. 86), thése devenue « classique »,
mais complétement fausse (voir mon livre). Bi§r b. al-Mu‘tamir connu comme marchand d’esclaves,
est présenté ici comme le pionnier de ce rationalisme mu‘tazilite révolutionnaire. La thése du
kalam créé, du parler divin, est rattachée au principe du tawhid, alors que nous savons de fagon
certaine qu’elle découle chez les mu‘tazilites du principe du “ed!.

La «révolution » rationaliste des mu'tazilites ne signifie aux yeux de l’auteur, comme
d’ailleurs aux yeux de la plupart de ceux qui ont étudié ce méme théme, que le culte de la raison
et de la liberté, ou plutdt du « libre arbitre ». Pourtant rien n’est dit sur la nature de cette raison
dite révolutionnaire, ni sur sa fonction ou ses limites, ou méme ses rapports avec la foi, comme
si c’étaient des questions superflues, ou déja tranchées, ou évidentes.

En réalité pour un esprit rigourcux, ce livre n’est rien de plus qu’une sorte de manifeste
idéologique dépourvu de tout intérét scientifique ou intellectuel. Mais c’est un exemple
représentatif d’'une masse de production littéraire aujourd’hui & la mode dans ’espace culturel
arabo-musulman, ou I’on s’emploie A relever dans le turdt du passé tous les éléments susceptibles
de produire les changements souhaités. Dans cette maniére de faire face a la réalité, je vois,
pour ma part [’explication de deux cultes : le culte du mu'tazilisme chez les penseurs et les
intellectuels de 1’Orient arabe (Madrig), le culte d’Averroés chez ceux de 1’Occident arabe
(Magrib). Les uns et les autres voient le réel et préparent I’avenir dans le miroir du passé et a
travers ses catégories.

Fehmi JADAANE
(Université de Koweit)

Dawiid ibn Marwan AL-MuqQammis, Twenty Chapters (‘Ishritn Magala), edited, translated
and annotated by Sarah Stroumsa. Leiden, Brill, 1989 (Etudes sur le judaisme
médiéval, XIII). In-8°, 320 p.

Dawild al-Mugammis est le plus ancien des théologiens juifs de langue arabe. Ses dates
ne sont pas connues; G. Vajda estimait devoir situer son activité au plus tard dans le dernier
tiers du IX® siécle (de notre ére). Il fait partie de cette longue lignée de théologiens juifs dont

BCAI 7 (1991) al-Rawri (‘A.): Tawrat al-‘aql. Dirasa falsafiyya fi fikr mu‘tazilat Bagdad, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



