1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 31

(un certain nombre est emprunté au K. al-Galis d’al-Mu‘afi al-Nahrawani, m. 390/1000),
ol interviennent, impliqués dans des mundzarat de natures extrémement diverses, des personnages
tels qu’Ibn ‘Abbas, “Umar, “Utman, ‘Abd Allah b. al-Zubayr, Hariin al-Ra§id, Abii 1-Aswad
al-Du’ali, ou encore le Prophéte Muhammad. Sur le contenu de cette hatima et I’interprétation
qui peut en €tre faite, W. Heinrichs a écrit un judicieux article dans un des Suppléments 3 la
Z.D.M.G. (I11, 1, 1977, p. 463-473).

W.H. nousdonneiciletexte nu, se réservant d’en faire I’analyse compléte dans une publication
ultérieure (il dit avoir également en préparation une étude bio-bibliographique sur auteur).
L’édition a été réalisée d’aprés deux manuscrits d’Istanbul, minutieusement décrits dans I’intro-
duction en langue allemande, plus brieévement dans celle en arabe, laquelle, par contre, comporte
une courte biographie de Tifi, précédée d’une liste des sources qui y sont afférentes. Autant
que j’en puisse juger au terme d’une lecture cursive, I’édition parait en tous points
irréprochable. Nombreux sont les index, le plus précieux étant, & mon sens, celui des termes
techniques. Du beau travail fut accompli, qui fait espérer la suite.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

‘Adil AL-"AWA, al-Mu‘tazila wa I-fikr al-hurr. Damas, al-Ahali li-I-tibd‘a wa l-nadr
wa I-tawzi, 1987. 17 X 23 cm, 389 p.

L’appétit de rationalisme et de liberté, qui est un trait marquant de la pensée arabe contem-
poraine, détermine sensiblement les thémes de recherche poursuivis. Dans «1’état de siége »
que connait cette pensée depuis quelque temps, les mu‘tazilites — secondés par Averrogs —
sont largement appelés pour venir secourir les « assiégés ».

L’ouvrage de “Adil al-"Awa, entre plusieurs autres, vient en témoigner. Il est congu avec
un esprit en quéte de liberté d’expression et de pensée, et un désir intense de tolérance dans le
domaine du dogme comme dans celui de ’agir. Par «libre pensée », 1’auteur entend la création
par ’homme méme de ses propres croyances et valeurs (p. 5). Selon lui, le réle des mu‘tazilites
dans la culture arabo-musulmane ne s’est pas borné & la promotion des idées et des valeurs
«libertaires » en matiére de dogmatique religieuse; cela vaut aussi pour tous les autres domaines
de P’activité humaine. Et c¢’est pourquoi, toujours selon ‘A.°A., le mu‘tazilisme, de la méme
fagon, devrait aujourd’hui jouer un réle prééminent dans la transformation de la vie intellectuelle
arabo-musulmane et pour préparer I’avenir.

Aprés un apergu général de I’histoire de la « libre pensée » en Furope occidentale, ’auteur
consacre une premi€re partie de 'ouvrage a 1’i°tizal, & ses traits caractéristiques et a ses théses
principales (p. 25-154). Une deuxiéme partie décrit les grandes figures mu‘tazilites et leurs
doctrines respectives (p. 157-337).

La premiére partie, composée de cinq chapitres, présente un exposé succinct des premiéres
sectes dogmatiques : les Sifatiyya, les Gabriyya et les Qadariyya. La naissance du mu‘tazilisme
y est étudiée, et les théses classiques sont toutes rapportées. La question du « nom» ou

BCAI 7 (1991) al-‘Awa (‘A.): al-Mu‘tazila wa I-fikr al-hurr, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

32 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

«appellation », mutazila, n’est pas tranchée, mais la naissance ou ’apparition de la secte est
expliquée par ‘A.°A. comme étant un troisiéme moment dans une dialectique hégélienne dont
la thése et I’antithése seraient respectivement D’attitude harigite et ’attitude murgi’ite. La lutte
des mu‘tazilites pour I’émancipation de la raison humaine de toute autorité extérieure, et la
transformation par eux de la liberté de pensée en Islam en une «libre pensée», dans la
mesure du possible, sont mises en relief. Pour “A.°A. la mihna du Coran créé n’est que le
point culminant d’une lutte & mort entre mu‘tazilites et sunnites (p. 72-73). La voie tracée
par le mu‘tazilisme est a la fois rationaliste et humaniste. Le principe de la nécessité
de la spéculation, razar, représente I’humanisme mu'tazilite, le principe de la justice divine,
‘adl, et plus particulierement la théorie du husn et du qubh rationnels refléte celui du

rationalisme.

Un chapitre suivant traite de I’esprit critique des mu‘tazilites (p. 103-127), et en poursuit
les traces dans divers domaines. Un dernier chapitre traite de leurs idées « scientifiques ».
Selon “A.°A., cette pensée « scientifique » est primordialement une pensée «logique abstraite »
basée sur une méthode inductive, donc empirique (p. 130). “A.°A. n’ignore pourtant pas
I’apport non négligeable des a§"arites dans la formation et I’évolution de Ia pensée « scientifique »
en Islam; il le signale avec une estime toute particuliére.

La deuxiéme partie du livre présente les « hommes » de 1’i*tizdl, ceux de P'aile bagdadienne
et ceux de I’aile basrienne. Les mu‘tazilites dits ¢ tardifs *’ sont également passés en revue. Des
données bibliographiques plus ou moins exhaustives sont mises entre les mains du lecteur, et
les manifestations de la dite “libre pensée >’ chez tel et tel théologien mu‘tazilite sont signalées.
Parmi ces manifestations, ’auteur reléve ’idée de gqadar chez Wasil, ’esprit protestataire de
‘Amr b. ‘Ubayd, le doute ou P’esprit sceptique chez Nazzam, la «critique » voltairienne, la foi
pascalienne et la sagesse stoicienne chez Gahiz!l..., etc. Dans le dernier chapitre de cette
seconde partie, consacré aux mu'tazilites tardifs, le dernier étant “Abd al-Gabbir, le concept de
«libre pensée » se retire sensiblement.

La conclusion du livre (p. 339-379) retrace plus ou moins généralement les diverses opinions
exprimées par les historiens classiques quant a la valeur du mu‘tazilisme, puis dégage la profonde
influence de 1’i*tizal dans la culture arabo-musulmane moderne et contemporaine. Selon ‘A.°A.,
I’évolution de la pensée mu'tazilite aurait abouti a ce que 1’i*tizdl, comme attitude rationaliste,
et au fur et & mesure qu’il pénétrait dans ’espace philosophique, soumette finalement le Texte
révélé (le nagl) a Vautorité de la raison et modifie (hawward) considérablement les dogmes
religieux, de fagon a les accorder avec ’enseignement philosophique tel qu’il Pentendait (p. 337).
Ainsi, conclut 'auteur, la pensée mu‘tazilite est digne d’étre a la base d’un grand message a
proclamer, & savoir celui de la libre pensée et de la raison émancipée.

Le livre de "A.A., bien que d’une originalité assez limitée, présente cependant un double
intérét : c’est d’une part une bonne synthése historique du mu‘tazilisme; d’autre part, c’est
un témoignage donné par un ancien académicien de valeur en méme temps qu’un intellectuel
sensible & la situation actuelle du monde arabe et & ce qu’on a commencé a appeler depuis quelque
temps, d’un nom que je trouve déplaisant, la «raison arabe». Sous ces deux aspects, le livre
me parait important. Mais cela ne saurait justifier le fait d’en accepter le titre et, plus précisément,
I'usage de expression «libres penseurs » appliquée aux mu'tazilites. Car chacun sait, et ‘A.°A.

BCAI 7 (1991) al-‘Awa (‘A.): al-Mu‘tazila wa I-fikr al-hurr, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 33

le signale fréquemment, que la foi de ces derniers n’était point « mince » ou raqiqa, et a plus
forte raison ne saurait-on les taxer d’irréligion et d’athéisme. Car il n’est jamais venu 2 D’esprit
d’un seul d’entre eux de nier ou de réduire "importance ou la valeur de la religion dans la vie
des hommes; quant aux rapports de la foi et de la raison, ils ont toujours cru qu’elles étaient
solidaires. En fait, "A."A. reconnait bien que les mu‘tazilites n’étaient pas & proprement parler
des «libres penseurs », a la maniére de ceux que I’Europe a connus durant ces derniers siécles;
cela ne ’a pourtant pas empéché de leur appliquer ce qualificatif. J’estime, quant & moi, qu’un
tel choix ne se justifie que par des raisons d’ordre purement idéologique; il pourrait s’agir
simplement d’un instrument de combat mis a I’'usage dans un monde hostile 4 la fois 4 la libre
pensée ¢t a la pensée libre!

Dans le détail, le livre de ‘A."A. n’apporte pas véritablement d’éléments nouveaux par
rapport 4 ce que nous connaissons déja du mu‘tazilisme. Dans ses analyses de la mihna, il
reprend en tous points ’explication classique que j’ai, pour ma part, entiérement renversée
dans mon ouvrage : Al-Mihna — baht fi gadaliyyat al-dini wa l-siyasi fi l-islam, Amman-Beyrouth,
1989). “A.°A. reconnait que la mihna doit son déclenchement & I’influence des mu‘tazilites, tout
en soutenant par ailleurs que ces derniers étaient des «libres penseurs» et des « penseurs
libres » €pris de tolérance; il va de soi que les deux propositions ne vont pas ensemble. S’agissant
des deux écoles bagdadienne et basrienne, la présentation qu’il en fait ne dit rien des traits
caractéristiques de chacune d’elles. Maintes sources bibliographiques relatives aux mu‘tazilites
sont négligées, et 'ccuvre méme de "Abd al-Gabbar n’a pas été largement utilisée. Les travaux
non arabes sont complétement absents.

Nul doute que le livre nous apporte une belle étude d’ensemble sur le mu‘tazilisme et les
mu‘tazilites. Le rationalisme dit mu‘tazilite n’est pourtant pas suffisamment élucidé, et il est
certain que le titre de ouvrage va au-dela de son contenu. Il reste, comme je 1’ai dit, que nous
avons 1a un excellent témoignage sur la situation du « penseur » arabe contemporain.

Fehmi JADAANE
(Université de Koweit)

‘Abd al-Sattar AL-RAWI, Tawrat al-"aql. Dirdsa falsafiyya fi fikr mutazilat Bagdad. 2° éd.,
Bagdad, Dar al-§u’in al-tagafiyya, « Afaq ‘arabiyya », 1986. 16,5 x 23,5 cm, 323 p.

« Révolution de la raison »! un titre fracassant mais, hélas, sans le moindre rapport avec
le contenu. Pourtant, a I'origine, le livre est une thése, ce qui aurait suffi pour qu’il soit un
tant soit peu sérieux. Mais tel n’est pas le cas. Comme une partie de plus en plus grande, de
notre production « scientifique » arabe contemporaine, concernant ’étude de questions et de
thémes relevant du domaine classique, ce travail procéde moins d’une recherche solide et
honnéte que du désir de servir une problématique pratique actuelle.

L’auteur nous introduit dans le sujet par une série de propos tumultueux sur : 1° unc
prétendue « raison» (‘agl), totalement indépendante et maitresse d’elle-méme, une « liberté de
pensée » en mesure d’atteindre I’essence des choses; 2° un prétendu projet « civilisateur » ayant

BCAI 7 (1991) al-‘Awa (‘A.): al-Mu‘tazila wa I-fikr al-hurr, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



