1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 29

Quant a la place de Jésus dans la pensée §i'ite, I’A. commence par extraire de Kulayni et
commenter quatre traditions prophétiques; la derniére ameéne 4 relever des différences entre
les listes musulmanes des @iz /-“‘azm. Puis sont examinés trois auteurs ou ouvrages. D’abord
les Thwan al-Safa’. Ceux-ci admettent la réalité de la crucifixion de Jésus parce qu’ils ne consi-
deérent pas la destruction du corps comme entrainant la mort de 1’Ame juste, mais au contraire
sa libération (p. 203). La situation eschatologique du Christ, telle qu’ils la congoivent, est au
carrefour du gnosticisme et du Coran. Ensuite Haydar Amoli et son Gami* al-asrdr : Jésus y
reste au niveau médian du cceur (qalb), mais exerce une fonction importante d’éducateur
spirituel. Enfin ‘Ala’ al-Dawla Simnéini. L’indifférence habituelle du Coran, et des auteurs
mystiques qui s’en inspirent, envers le déroulement de P’histoire concréte atteint chez Simnani
une sorte d’accomplissement. Comme les autres prophétes, le Christ est transmué par une
gnose métahistoricisante en « Jésus de ton étre», i.e. en «région subtile » ou «face subtile »
(latifa), moment ou niveau de notre Moi réel.

L’ouvrage de M. Arnaldez ne progresse pas d’un mouvement clair et régulier. Mais
chacun des chapitres qu’il rassemble nous livre une ample moisson de découvertes et tout un
faisceau de vues pénétrantes.

Guy MonNOT
(E.P.H.E., Paris)

Nagmaddin AT-TUFI al-Hanbali, ‘Alam al-gadal fi “ilm al-gadal (Das Banner der
Frohlichkeit iiber die Wissenschaft vom Disput), hrsg. von Wolfhart Heinrichs.
Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1987 (Bibliotheca Islamica 32). 17,5 x 25 cm,
30 -+ 284 + 38 p.

S’il est un art dans lequel les musulmans de I’époque classique (théologiens et juristes,
notamment) se sont particuliérement illustrés, c’est bien celui dit du gadal («dispute »,
«discussion », «controverse ») : tenir mordicus pour une thése, plaider pour elle par toute
une cascade d’arguments, trouver la réplique aux objections de 1’adversaire, lui proposer en
retour d’autres objections, dans I’espoir de le réduire & quia... Non contents de pratiquer cet
art avec le bonheur que ’on sait, ils en ont trés t6t codifié les régles, aussi bien techniques
(comment interroger, comment répondre, etc.) qu’éthiques (le code de bonne conduite & observer
en la matiére). Le tout premier a avoir écrit sur cette question parait étrele fameux Ibn al-Rawandi,
auteur d’un K. Adab al-gadal, critiqué, dit-on, par le théologien mu‘tazilite Abl 1-Qasim
al-Balhi (m. 319), défendu au contraire, contre Balhi, par A§‘ari (m. 324), lui aussi auteur d’un
K. Adab al-gadal. Bien que ces premiers ouvrages ne nous soient pas parvenus, différents textes
nous permettent d’en reconstituer en partie le contenu, en particulier les ch. 58 a 68 du K.
al-Anwar du théologien juif qard’ite Qirqisani, traduits et commentés par Vajda (Revue des
Etudes juives 1963, 7-74), ainsi que les ch. 61 & 64 du Mugarrad magalat al-A$ ari d’Ton Firak,
édité il y a peu par mes soins 1. Nombreux sont, par ailleurs, les traités de gadal d’époque plus

[. Cf. Bulletin critiqgue n® 5 (1988), p. 53.

BCAI 7 (1991) N. at-Tafi al-Hanbali: ‘Alam al-gadal fi ‘ilm al-gadal (Das Banner der Frhlichkeit ber die Wissenschaft vom Dirput), éd. W. Heinrichs, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

30 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 7

tardive qui se sont conservés; trois d’entre eux ont été publiés plus ou moins récemment,
savoir le K. al-Gadal d’Ibn ‘Aqil (éd. G. Makdisi, Bulletin d’Etudes orientales XX[1967),
le K. al-Minhag fi tartib al-higag d’Abia 1-Walid al-Bagi (éd. A.M. Turki, Paris, 1978), al-Kafiya
fi I-gadal attribué (faussement, me semble-t-il) & Guwayni (éd. F. Husayn Mahmiid, Le Caire,
1399/1979) !. Toute cette littérature a fait I’objet d’une intéressante thése soutenue en 1984 2
Princeton par L.B. Miller, Islamic Disputation Theory, A Study of the Development of Dialectic
in Islam from the 10th through 14th Centuries (cf. également sur ce sujet, outre I’étude de Vajda
déja citée, l’article de J. Van lEss, « Disputations praxis in der islamischen Theologie, Eine
vorlaiifige Skizze », Revue des Etudes islamiques 44/1976).

Voici donc qu’a ce dossier du gadal, déja volumineux, vient s’ajouter maintenant une nouvelle
pi¢ce, avec ce traité d’un auteur hanbalite contemporain des premiers Mameliks, Nagm al-din
Sulayman al-TGfi (m. 716/1316). Un singulier personnage, en vérité, que ce Tufi, que Laoust
qualifiait a juste titre de « hanbalite dissident» (Les schismes dans I'Islam, 1*¢ éd. 273); qui,
tout hanbalite qu’il fit — et éléve, un temps, d’Ibn Taymiyya —, s’est, d’une part, rendu
célébre pour avoir proné, en matiére juridique, le principe de la ri‘ayat al-maslaha, selon lequel
la prise en considération de 1’intérét public, s’agissant des mu'amalat, devait ’emporter a tous
coups sur le Coran et la sunna (cf. 1a-dessus R. Paret, Enc. de I'Islam?, s.v. Istihsan); et qui,
d’autre part, sur la question de I’imamat, a soutenu des positions carrément chiites, attaquant
Abl Bakr, ‘Umar et ‘A’i8a, et a été, de ce fait, condamné pour rafd! Le livre ici publié par
W. Heinrichs n’est pas moins original. Sans doute y retrouve-t-on beaucoup d’éléments
communs a tous les ouvrages de ce type. Dans les 3° et 4° chapitres, qui constituent la partie
proprement technique (ou théorique) du livre (p. 19-91), il est bien question, comme dans les
traités antérieurs, par exemple des quatre modes (appelés ici « piliers») de la controverse :
question, réponse, démonstration (istidlal), objection (i‘tirad); des quatre sortes de questions
possibles (Cani I-hukm, ‘ani I-dalil, “an wagh al-dalala, “an sibhati l-dalil); des différentes catégories
possibles d’objections susceptibles d’étre opposées a un raisonnement de ’adversaire (T0ff en
compte vingt-deux, alors que Bagi n’en comptait que quinze!), et affectées des mémes appellations
conventionnelles : man®, fasad al-wad®, “adam al-ta’tir, naqd, mu arada, kasr, etc. En revanche,
le 5¢ chapitre, le plus long (p. 93-209), et le plus important aux yeux de lauteur (« ¢’est pour
lui, dit-il, que j’ai composé ce livre », cf. 2, 11}, est, lui, tout a fait inattendu. Tufl, en effet, a
eu P'idée d’y énumérer, a titre d’illustration, tous les cas de controverse (al-waqd’i® al-gadaliyya)
qu’il a pu relever dans le Coran, en indiquant chaque fois comment les caractériser du point
de vue théorique : telle question du Prophéte aux incrédules est un ilzdm, telle réponse qu’il
leur oppose est un nagd, telle réponse formulée par les Hypocrites est un man’, et ainsi de suite.
Voila, on en conviendra, un genre peu banal d’exégése coranique! Quant a la conclusion
(p- 209-243), elle n’est pas moins surprenante, quoique dans un autre registre. Tufi dit au début
vouloir y rapporter un certain nombre de controverses « qui ont eu lieu dans le passé entre les
hommes ». On s’attendrait & des discussions de caractére juridique, mettant aux prises des
fugahd’ de diverses écoles, et ol les hanbalites, probablement, auraient eu le beau réle. Mais
tel n’est pas le cas : il s’agit en fait d’une série d’anecdotes, dans le style des ouvrages d’adab

1. Cf. Bulletin critique n° 1 (1984), p. 329,

BCAI 7 (1991) N. at-Tafi al-Hanbali: ‘Alam al-gadal fi ‘ilm al-gadal (Das Banner der Frhlichkeit ber die Wissenschaft vom Dirput), éd. W. Heinrichs, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 31

(un certain nombre est emprunté au K. al-Galis d’al-Mu‘afi al-Nahrawani, m. 390/1000),
ol interviennent, impliqués dans des mundzarat de natures extrémement diverses, des personnages
tels qu’Ibn ‘Abbas, “Umar, “Utman, ‘Abd Allah b. al-Zubayr, Hariin al-Ra§id, Abii 1-Aswad
al-Du’ali, ou encore le Prophéte Muhammad. Sur le contenu de cette hatima et I’interprétation
qui peut en €tre faite, W. Heinrichs a écrit un judicieux article dans un des Suppléments 3 la
Z.D.M.G. (I11, 1, 1977, p. 463-473).

W.H. nousdonneiciletexte nu, se réservant d’en faire I’analyse compléte dans une publication
ultérieure (il dit avoir également en préparation une étude bio-bibliographique sur auteur).
L’édition a été réalisée d’aprés deux manuscrits d’Istanbul, minutieusement décrits dans I’intro-
duction en langue allemande, plus brieévement dans celle en arabe, laquelle, par contre, comporte
une courte biographie de Tifi, précédée d’une liste des sources qui y sont afférentes. Autant
que j’en puisse juger au terme d’une lecture cursive, I’édition parait en tous points
irréprochable. Nombreux sont les index, le plus précieux étant, & mon sens, celui des termes
techniques. Du beau travail fut accompli, qui fait espérer la suite.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

‘Adil AL-"AWA, al-Mu‘tazila wa I-fikr al-hurr. Damas, al-Ahali li-I-tibd‘a wa l-nadr
wa I-tawzi, 1987. 17 X 23 cm, 389 p.

L’appétit de rationalisme et de liberté, qui est un trait marquant de la pensée arabe contem-
poraine, détermine sensiblement les thémes de recherche poursuivis. Dans «1’état de siége »
que connait cette pensée depuis quelque temps, les mu‘tazilites — secondés par Averrogs —
sont largement appelés pour venir secourir les « assiégés ».

L’ouvrage de “Adil al-"Awa, entre plusieurs autres, vient en témoigner. Il est congu avec
un esprit en quéte de liberté d’expression et de pensée, et un désir intense de tolérance dans le
domaine du dogme comme dans celui de ’agir. Par «libre pensée », 1’auteur entend la création
par ’homme méme de ses propres croyances et valeurs (p. 5). Selon lui, le réle des mu‘tazilites
dans la culture arabo-musulmane ne s’est pas borné & la promotion des idées et des valeurs
«libertaires » en matiére de dogmatique religieuse; cela vaut aussi pour tous les autres domaines
de P’activité humaine. Et c¢’est pourquoi, toujours selon ‘A.°A., le mu‘tazilisme, de la méme
fagon, devrait aujourd’hui jouer un réle prééminent dans la transformation de la vie intellectuelle
arabo-musulmane et pour préparer I’avenir.

Aprés un apergu général de I’histoire de la « libre pensée » en Furope occidentale, ’auteur
consacre une premi€re partie de 'ouvrage a 1’i°tizal, & ses traits caractéristiques et a ses théses
principales (p. 25-154). Une deuxiéme partie décrit les grandes figures mu‘tazilites et leurs
doctrines respectives (p. 157-337).

La premiére partie, composée de cinq chapitres, présente un exposé succinct des premiéres
sectes dogmatiques : les Sifatiyya, les Gabriyya et les Qadariyya. La naissance du mu‘tazilisme
y est étudiée, et les théses classiques sont toutes rapportées. La question du « nom» ou

BCAI 7 (1991) N. at-Tafi al-Hanbali: ‘Alam al-gadal fi ‘ilm al-gadal (Das Banner der Frhlichkeit ber die Wissenschaft vom Dirput), éd. W. Heinrichs, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



