1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 27

L’intérét du présent livre réside donc dans cette présentation conjointe et contrastée de
deux approches distinctes et parfois opposées du texte méme du Coran en fonction d’attitudes
préalables et de finalités différentes. Les méditations personnelles du P* M. Talbi révélent a
juste titre les richesses insondables de ce texte lorsqu’il est appréhendé et interrogé par un
croyant sincére qui se veut intégralement moderne en son humanisme et totalement orthodoxe
en son islam : on ne saurait donc trop I’en remercier ici. Une ultime question ne manque pas
cependant de surgir a I’esprit du lecteur : pourquoi les auteurs n’ont-ils parlé que de la « vocation
de ’homme » et des « correspondances du Coran avec la science moderne »? Un texte sacré
n’a-t-il rien & dire sur Dieu lui-méme et son ghayb le plus riche, surtout lorsque « c’est Dieu
lui-méme qui (y) parle », comme ’affirme Md Talbi en son « approche (du) fait coranique »?
Cette question ne saurait échapper a ’attention des théologiens musulmans les plus engagés
dans leur foi.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.L, Rome)

Roger ARNALDEZ, Jésus dans la pensée musulmane. Paris, Desclée, 1988. 12,5 x 20 cm,
281 p. («Jésus et Jésus-Christ », 32).

La méme année que sa profonde présentation générale de L’Islam comme religion,
M. Arnaldez nous offre un nouveau volet de son étude sur le Christ des musulmans. Dés 1980
en effet, un premier ouvrage avait remarquablement dessiné «le portrait du Messie » d’aprés
les commentaires coraniques (cf. Bulletin critique n® 1, 1984, p. 325 et suiv.). Cette fois-ci, c’est
en substance le Jésus des soufis que nous apprenons 4 mieux situer. Il faut tout de suite le noter,
ce qu’on pourrait appeler « le Christ musulman » peut encore étre cherché dans d’autres secteurs.
Quant au hadit, déja bien mis 4 contribution dans ’ouvrage connu du Pére Michel Hayek, il
est évidemment, comme seconde forme de la révélation, a I’origine de nombreux développements
des exégétes du Coran et des mystiques de I’islam, chez qui on le retrouve par conséquent.
D’un autre c6té, la figure de Jésus chez les auteurs musulmans de notre siécle a fait I’objet de
plusieurs bonnes études sélectives (par ordre chronologique, celles de Jacques Jomier, O.H.
Schumann, Smail Bali¢, Mahmoud Ayoub...). En revanche, un livre sur Jésus et ses paroles
dans les ahbar imamites fait cruellement défaut.

Le présent ouvrage est divisé comme suit. I*® partie : « Jésus, figure du soufisme et maitre
de sagesse et de spiritualité » (chap. I : dans le commentaire coranique d’al-Qugayri, m. 465 H. /
1072, Lata’if al-isarat; chap. II : dans les livres d’a@dab, essentiellement chez Gahiz, p. 67-93,
et chez Ibn "Abd Rabbihi, p. 93-103; chap. III : dans les ceuvres des mystiques musulmans,
représentés par Abli Tilib Muhammad al-Makki et par Aba Hamid al-Gazili). II® partie :
« Jésus, Sceau de la Sainteté dans le soufisme d’Ibn “Arabi. Sa place dans la mystique ésotérique »
(chap. I : chez Ibn “Arabi; chap. II : dans la pensée ¥i‘ite; chap. III : dans le cas de Hallag).

II faut lire, p. 50 : « mais aussi du pronom Huwa»; p. 71 : « qui font sa beauté sans que
I’une surpasse les autres»; p. 206, « Ce hadith a été transmis par [Muhammad] al-Baqir et
[Ja‘far] al-Sadiq »; et amender, p. 227, une traduction de Massignon : al-Bayt al-ma miir ne

BCAI 7 (1991) R. Arnaldez: Jésus dans la pensée musulmane, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

28 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

désigne pas «la Ka‘ba de la Mecque », mais le temple céleste qui en est I’archétype (cf. Coran
52, 4). Les textes musulmans transforment ici ou 13 des passages du Nouveau Testament,
comme I’a bien vu I’A., qui s’abstient pourtant parfois d’en donner les références, que voici :
Evangile selon Matthieu 20, 1-16 (p. 22 et suiv.); 25, 34-40 (p. 23 et suiv.); 11, 29 (p. 34);
23, 13-42 (p. 88 et suiv.); Actes des Apétres 10, 38 (p. 54 : «Il a passé faisant le bien »).
D’autres paralléles 4 la Bible sont relevés et commentés avec discernement aux p. 90 et suiv.
(Evangiles), 75-86 et 91-93 (surtout Livres sapientiaux : cf. 104), etc. Cela dit, nous passons a
deux séries de remarques, I’'une sur le soufisme, I’autre sur les gnoses §i‘ites, dans I’ouvrage de
M. Arnaldez.

Celui-ci dégage clairement la position de Jésus dans le soufisme en général. Comme les
autres grands personnages bibliques, le Christ, dépersonnalisé, n’y est guére dépeint ou cité
que pour « I’illustration d’une idée » (p. 128; cf. p. 60, 188). Présenté en modéle de musulman,
il apparait, non pas tant comme un héros de I’amour divin, mais comme «le type méme de
Pascéte » (p. 125). Mystique et prophéte parmi d’autres, quelques mots ambigus du Coran
(en particulier rizh) ne doivent pas faireillusion : I'impossibilité de leur donner « une interprétation
christianisante » ressort des textes musulmans (cf. p. 60-64). Ibn “Arabi s’est singularisé en
faisant de Jésus le Sceau de la Sainteté universelle; M. Arnaldez, dans un chapitre trés soigné,
situe cette doctrine dans I’ensemble du systéme d’Ibn “Arabi, et montre que ce penseur mystique
a sans doute développé une sorte de gnose, mais en voulant approfondir certains versets
coraniques et traditions eschatologiques (cf. p. 170, 176 et suiv.). Le cas de Hallag est encore
plus particulier. Comme fera le mystique de Murcie, il considére Jésus dans une perspective
eschatologique. Mais celle-ci se déploie au terme d’une voie de souffrance, ol le pour-soi de
la conscience s’immole en témoignage & Dieu. L’idée de la destruction du temple du corps
humain, et de sa reconstruction en résurrection, est chére a Hallag (cf. p. 231 et suiv.) et ressemble
de fagon frappante a une doctrine chrétienne. Ce constat peut étre élargi. Dans les récits de
Phistoire réelle ou légendaire de Husayn b. Mansiir, les rapports ou concordances explicites
avec le fils de Marie ne sont pas rares. Au terme de I’analyse, on conclura : « Hallag est
certainement le [seul] penseur qui, en Islam, a placé Jésus aussi haut, lui a accordé une importance
religieuse aussi grande » (p. 237).

Au long de ces études, I’A. rencontre beaucoup de termes techniques, dont il donne une
traduction enrichie de développements spirituels et philosophiques : « essentiel désir » ou amour
passion (“iSg, p. 49 et suiv.) et « désir ardent » (Sawg, p. 100 et suiv.); « constriction » et « dilatation »
(gabd et bast, p. 32-38); « états » et « stations» (les uns dans la discontinuité, les autres dans
le temps continu, p. 106 et suiv.); tableau de 12 états répartis en 3 degrés de la vie spirituelle
selon QuSayri (p. 48; & compléter par Trois messagers pour un seul Dieu, 166 et suiv.). Ce
dernier tableau pose un probléme. “Ubddiyya y est traduit par «adoration». Mais la ‘ibada
elle-méme nous semble avoir parfois ce sens, et la ‘ubaidiyya fait classiquement face a la rubiibiyya
(« Seigneurie » de Dieu). Le mot est traduit : « condition de serviteur » par S. de Beaurecueil
(index a Anséri, Chemin de Dieu, Paris 1985, 276) comme par R. Deladriére (index a Ibn
“Arabi, La vie merveilleuse de Dhi-1-Niin I’Egyptien, Paris 1988, 390). D’une maniére générale,
les précieux index ou glossaires dressés par ces trois maitres doivent toujours étre consultés et
comparés.

BCAI 7 (1991) R. Arnaldez: Jésus dans la pensée musulmane, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 29

Quant a la place de Jésus dans la pensée §i'ite, I’A. commence par extraire de Kulayni et
commenter quatre traditions prophétiques; la derniére ameéne 4 relever des différences entre
les listes musulmanes des @iz /-“‘azm. Puis sont examinés trois auteurs ou ouvrages. D’abord
les Thwan al-Safa’. Ceux-ci admettent la réalité de la crucifixion de Jésus parce qu’ils ne consi-
deérent pas la destruction du corps comme entrainant la mort de 1’Ame juste, mais au contraire
sa libération (p. 203). La situation eschatologique du Christ, telle qu’ils la congoivent, est au
carrefour du gnosticisme et du Coran. Ensuite Haydar Amoli et son Gami* al-asrdr : Jésus y
reste au niveau médian du cceur (qalb), mais exerce une fonction importante d’éducateur
spirituel. Enfin ‘Ala’ al-Dawla Simnéini. L’indifférence habituelle du Coran, et des auteurs
mystiques qui s’en inspirent, envers le déroulement de P’histoire concréte atteint chez Simnani
une sorte d’accomplissement. Comme les autres prophétes, le Christ est transmué par une
gnose métahistoricisante en « Jésus de ton étre», i.e. en «région subtile » ou «face subtile »
(latifa), moment ou niveau de notre Moi réel.

L’ouvrage de M. Arnaldez ne progresse pas d’un mouvement clair et régulier. Mais
chacun des chapitres qu’il rassemble nous livre une ample moisson de découvertes et tout un
faisceau de vues pénétrantes.

Guy MonNOT
(E.P.H.E., Paris)

Nagmaddin AT-TUFI al-Hanbali, ‘Alam al-gadal fi “ilm al-gadal (Das Banner der
Frohlichkeit iiber die Wissenschaft vom Disput), hrsg. von Wolfhart Heinrichs.
Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1987 (Bibliotheca Islamica 32). 17,5 x 25 cm,
30 -+ 284 + 38 p.

S’il est un art dans lequel les musulmans de I’époque classique (théologiens et juristes,
notamment) se sont particuliérement illustrés, c’est bien celui dit du gadal («dispute »,
«discussion », «controverse ») : tenir mordicus pour une thése, plaider pour elle par toute
une cascade d’arguments, trouver la réplique aux objections de 1’adversaire, lui proposer en
retour d’autres objections, dans I’espoir de le réduire & quia... Non contents de pratiquer cet
art avec le bonheur que ’on sait, ils en ont trés t6t codifié les régles, aussi bien techniques
(comment interroger, comment répondre, etc.) qu’éthiques (le code de bonne conduite & observer
en la matiére). Le tout premier a avoir écrit sur cette question parait étrele fameux Ibn al-Rawandi,
auteur d’un K. Adab al-gadal, critiqué, dit-on, par le théologien mu‘tazilite Abl 1-Qasim
al-Balhi (m. 319), défendu au contraire, contre Balhi, par A§‘ari (m. 324), lui aussi auteur d’un
K. Adab al-gadal. Bien que ces premiers ouvrages ne nous soient pas parvenus, différents textes
nous permettent d’en reconstituer en partie le contenu, en particulier les ch. 58 a 68 du K.
al-Anwar du théologien juif qard’ite Qirqisani, traduits et commentés par Vajda (Revue des
Etudes juives 1963, 7-74), ainsi que les ch. 61 & 64 du Mugarrad magalat al-A$ ari d’Ton Firak,
édité il y a peu par mes soins 1. Nombreux sont, par ailleurs, les traités de gadal d’époque plus

[. Cf. Bulletin critiqgue n® 5 (1988), p. 53.

BCAI 7 (1991) R. Arnaldez: Jésus dans la pensée musulmane, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



