CORRESPONDANCE

Suite au compte rendu de son livre La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya
par Pedro Chalmeta (Bulletin critique n° 6, 1989, p. 54-56), notre collégue D" Maria Isabel
FIERRO rous adresse la lettre suivante.

Dans le numéro 6 (1989) du Bulletin critique des Annales islamologiques a paru une recension
de mon livre La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo omeya (Madrid, 1. H.A.C., 1987),
sous la signature de P. Chalmeta. Ce dernier est tout a fait en droit de considérer que «ceci
est peut-€tre un premier pas, mais I’histoire de 1’hétérodoxie dans al-Andalus sous les Umayyades
reste & faire »; que j’aurais dii utiliser et citer tel et tel ouvrages alors que je ne I’ai pas fait, et
qu’au contraire j’aurais dii éviter d’utiliser et citer tel ou tel autres ouvrages alors que je ’ai
fait. Mais il n’a pas le droit de dire des choses fausses ni de tromper le lecteur quant au contenu
réel de mon livre. C’est pourquoi je me sens dans I’obligation de faire, sur certaines de ses
remarques, le commentaire suivant :

. S’agissant de 1’accusation d’avoir « oublié de préciser les concepts-clés qui devaient
encadrer sa publication », peut-étre P. Ch. a-t-il lui-méme oublié quelque chose, a savoir de lire
I’Apéndice I ou lesdits concepts sont présentés. Le fait que, dans sa description du contenu de
I’ouvrage, P. Ch. n’ait mentionné ni cet Apéndice I ni ’Apéndice II suggére qu’ou bien il ne les
a pas lus, ou bien qu’il a choisi délibérément de les passer sous silence.

2. P. Ch. affirme que j’ai confondu « rébellion et mouvements sectaires. Ce qui nous vaut
la description de fous les soulévements... ». Voild des années que P. Ch. enseigne I’histoire de
I’Espagne musulmane, ce qui rend d’autant plus étonnante son affirmation. Une lecture de
Lévi-Provengal lui apprendrait qu’il y a eu dans al-Andalus, pendant la période umayyade,
beaucoup plus de rébellions que les quelques-unes que j’ai citées. En réalité, si jai cité celles-ci,
c’est pour la seule raison que, dansleur cas, il est plus ou moins prouvé qu’il s’agit de mouvements
sectaires, ou considérés comme tels.

3. Concernant ma prétendue méconnaissance des travaux de J. Schacht et W.M. Watt et
le fait que je semblerais « croire que la sunna aurait jailli toute armée et casquée de la téte de
Muhammad...», j’ai du mal a croire que P. Ch. ait lu mon livre attentivement. Je le renvoie
également 4 mon article « The introduction of hadith in al-Andalus ». Bien que ce dernier n’ait
¢été publié que tout récemment dans Der Islam 66 (1989), p. 68-93, il s’agit 1a d’une communication
présentée au 4° Colloque international « From Jahiliyya to Islam » qui s’est tenu a Jérusalem
en juillet 1987, et qui est directement dans la ligne de mon livre.

4. En ce qui concerne ce qui est dit de la hisba et du muhtasib, P. Ch. aurait dii préciser a
quel passage de mon livre il fait allusion. Le fait qu’il ait écrit, il y a de nombreuses années,
un ouvrage sur le sahib al-siiq est peut-étre ce qui explique sa tendance a nous rappeler, parfois
sans nécessité, ’existence de ce personnage. P. Ch. a aussi publié un livre sur les watd’ig. Je

BCAI 7 (1991) : Réponse de Mme M.I. Fierro a P. Chalmeta. Réponse de M. |. Shahid a Chr. Robin, recensé par
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

208 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

suppose qu’a la p. 56 de son compte rendu il a voulu dire que, contrairement & moi, il a lu
« consciencieusement les ouvrages de watd’iq, sigillat, nawdzil et ahkam...», et qu’il y a trouvé
une somme d’informations sur I’hétérodoxie sous la période umayyade. Si tel est le cas, j’en
attends impatiemment les résultats.

5. Une de mes prétendues « inconséquences » serait d’avoir déclaré : « Le blasphéme contre
Allah et son prophéte ... fut interprété comme une apostasie, chitiée de la peine de mort sans
istitaba », « ceci, continue P.Ch., aprés avoir affirmé que tous les ¢suicides martyrs > avaient
été invités a se rétracter ». P.Ch. aurait di citer la premiére phrase dans son contexte (p. 185),
ou il est clair que je fais allusion au cas particulier du neveu de “Agab, un blasphémateur
condamné a mort sans istitaba parce qu’il aurait été, semble-t-il, assimilé a un « murtadd
déguisé » ou zindig, un cas dans lequel Malik refuse I’istitaba. A la p. 57, je signale que, dans
le cas des « martyrs volontaires » qui étaient des crypto-chrétiens, Uistitdba leur était permise,
parce qu’ils auraient été assimilés & un « murtadd déclaré», auquel cas la doctrine malikite
accepte 'istitdba.

En ce qui concerne Phistoire bien connue d’Aslam b. ‘Abd al-"Aziz et du chrétien, et la
référence aux «insultes blasphématoires des mercenaires catalans » que, seclon P.Ch., jaurais
di prendre en considération, j’en aurais sans aucun doute fait état si j’avais écrit un autre livre,
a savoir un livre sur les chrétiens recherchant le martyre ol insultant I'Islam. Mais je dois
rappeler & P.Ch. que mon livre traite des musulmans, et que la section dans laquelle je mentionne
les « martyrs volontaires » a pour titre « Cas d’apostasie » (p. 53-57), parce que mon intérét
se concentre sur ces « martyrs » chrétiens qui, d’un point de vue 1égal, étaient des musulmans.

6. En ce qui concerne ma référence prétendument « anachronique» a I’existence de
«classes » dans al-Andalus (p. 36), P.Ch. n’en a découvert qu’un seul exemple; or, dans cette
page, je cite un article d’Aguadé, lequel, pour sa part, fait état de opinion d’un autre spécialiste
(cf. « Some remarks about sectarian movements in al-Andalus », Studia Islamica LXIV, 1986,
p. 61). A lap. 185,il n’y a pas de confusion entre « sectes » et madahib. Un savant aussi chevronné
que P.Ch. devrait savoir que les quatre principales sectes islamiques considérées par 1’école
malikite comme ahl al-bida” wa l-ahwa’ sont les murgi’ites, les qadarites, les harigites et les
§i‘ites. En tout cas, ma phrase ne peut aucunement étre comprise comme faisant allusion aux
malikites, $afi‘ites, hanafites et hanbalites.

7. P.Ch. se demande : « Pourquoi corriger le texte et vouloir transformer la Suhra (signe
distinctif) en synagogue ? » Il n’aurait pas posé cette question s’il avait vérifié plus attentivement
la source. Le texte cité par moi (‘Iyad, Tartib al-madarik, 8 vol., Rabat 5.d., vol. IV, p. 133) lit
exactement comme j’ai écrit p. 63, note 91 ( 34 ). Peut-étre P.Ch. a-t-il voulu dire que
I’'une des variantes fournies en note par I’éditeur est 33l et qu’il faudrait le lire 3_idl .

8. P.Ch. explique qu’«il est dangereux de tirer des conclusions d’ouvrages (Ibn Mugit,
al-Bunti) qu’on n’a pas lus (p. 101) et de faire dire & ceux qui les ont consultés le contraire de
ce qu’ils affirment...». P. Ch. aurait d{i dire plus clairement que je reconnais en effet n’avoir
pas €t€ en mesure de consulter I’ouvrage d’Ibn Mugit (p. 101, note 11), et qu’il est précisément

BCAI 7 (1991) : Réponse de Mme M.I. Fierro a P. Chalmeta. Réponse de M. |. Shahid - a Chr. Robin, recensé par
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 209

I’'un de ceux a qui j'aurais fait dire le contraire de ce qu’ils voulaient dire. P. Ch. avait ici une
excellente occasion d’éclairer sa propre référence au livre d’Ibn Mugit citée par moi p. 10I,
note 11. Pour le coup, malheureusement, il a préféré ne pas le faire.

9. P. Ch. trouve bizarre que j’aie pu comparer l’interdiction de se couper les cheveux
préchée par un faux prophéte musulman a celle en usage chez les Sikhs. Remercions-le de nous
avoir rappelé que la comparaison aurait dii étre faite avec Samson.

10. P. 140, note 54, si je renvoie a I’ Abenmasarra d’Asin, ce n’est pas parce qu’Asin y donnerait
quelque explication concernant le mariage mut‘a, mais simplement parce que, dans le passage
considéré, il évoque cette pratique & propos d’Isma‘il al-Ru‘ayni, lequel est 1’objet véritable
de ma note. Voici trés exactement ce que je dis - « el ya varias veces citado masarri del s. V/XI,
Isma‘l al-Ru‘ayni, era partidario del matrimonio mut‘a [note 54), practica $i'i bien conocida. »

11. P. Ch. aurait d& indiquer plus précisément lesquelles de mes affirmations « ne portent
point de références ». Dans mon livre, chaque paragraphe est numéroté; il aurait donc été plus
judicieux et plus utile au lecteur de mentionner les numéros de pages et de paragraphes.

12. J’ai été soulagée d’apprendre que P. Ch. trouvait ma bibliographie « bizarre »; aprés
tout ce qui a été dit, j’aurais été vraiment choquée qu’elle ne I’ait pas dégu. Mon article cité
comme ¢tant sous presse (ce dont P. Ch. semble s’inquiéter) a été publié récemment dans Sharg
al-Andalus V1 (1989), p. 33-44.

13. P. Ch. est surpris de la « généreuse 1égéreté avec laquelle M. F. [c’est-a-dire moi] laisse
— a d’autres — I’étude de divers points non effleurés... ». Je ne puis m’empécher de penser qu’il
regrette non la «Iégéreté », mais la générosité. Pour ma part, j’aime a croire que, grice a cette
« généreuse légcreté », d’autres personnes étudieront certains des faits qui, au cours de ma
recherche, m’ont paru mériter un examen ultérieur. P. Ch. semble convenir avec moi que ce
sont, en effet, des questions importantes.

14, Enfin, ce que dit P. Ch. concernant la thése de J. Aguadé est tout simplement faux et
malveillant. Faux, parce que p. 30, note 28, je mentionne expressément la thése en question,
en signalant que je n’avais pas pu la consulter; elle a été soutenue en 1986, ’année méme
ou j’ai achevé ma recherche. Malveillant, parce que cela voudrait suggérer que je me suis servie
de ce travail sans le dire, ce qui, encore une fois, est faux.

Bref, si c’est ainsi que P. Ch. pense faire ceuvre de critique responsable, il ferait mieux d’exercer
ses talents d’une autre fagon.

NDLR : Consulté par la comité de rédaction, M. P. chalmeta fait savoir qu’il maintient
Ses propos.

15

BCAI 7 (1991) : Réponse de Mme M.I. Fierro a P. Chalmeta. Réponse de M. |. Shahid a Chr. Robin, recensé par
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

210 BULLETIN CRITIQUE DES ANMALES ISLAMOLCGIQUES Ne 7

Suite au compte rendu de ses deux ouvrages Rome and the Arabs et Byzantium and the
Arabs in the Fourth Century par Christian Robin (Bulletin critique 6, 1989,
p. 90-93), notre collégue Irfan Shahid nous adresse la lettre suivante :

In 1984 appearcd two of my books, Rome and the Arabs (RA) and Byzantium and
the Arabs in the Fourth Century (BAFOC), which strictly deal with Roman-Byzantine-Arab
relations in these centuries. Only a few pages deal with the South Arabian scene and
only from Byzantine perspective. Recently, I was surprised to see a review that appeared
five years after the publication of the two books, in Annales Islamologiques, 1989,
p. 90-93, by Ch. Robin, a respectable and competent Sabaic epigrapher, whose area
of specialization is South Arabia, not Arab-Byzantine relations, the subject of the two
books. M. Robin chose to make statements not on the few pages on South Arabia
but on the two books of some 800 pages in their entirety with a string of pejoratives :
abgence of plan, repetitions, unfounded hypotheses, partisan spirit, etc. The two books
speak for themsclves but I should like to draw his attention and that of the reader to
the following comments :

Bofore I cxamine the specific objections, I should like to answer the two principal
monstrous accusations that the book (BAFOC) has no plan and indulges in hypotheses
that lead to unfounded arbitrary conclusions. A look at the Table of Contents and
the Introduction reveal how the book is structured. In fact, if the book has one
virtue it is its plan and the way it is organized. Moreover, it is the first volume in the
second part of a trilogy in which cach volume has independent existence for the period
it covers but at the same time it is a prolegomenon to the one that follows, the climax
of the trilogy being the third part which deals with Islam, its rise and the Arab
conquests in the seventh century, a major historical theme. The Analytic Part is
divided into political, military, ecclesiastical, and cultural history, all of which are
separated from the Synthesis and Exposition which follow and which pull together the
various strands that run in the texture of the Analytic Part. However, M. Robin may
have also used «plan» in the restricted sense, which he applied to the way each
chapter or certain chapters are written, and the reign of Constantine seems to have
atiracted his attention since he discusses it on p. 91, 92, 93.

M. Robin is an epigrapher who is not used to writing histories of long reigns or
periods, as I am in writing the history of the fourth century, beginning with the long
reign of the emperor Constantine. There is no chronicle or history of this reign for
Arab-Byzantine rclations and my task was to look for the relevant data, sparse and
sporadic, and assemble them; these consist of the Namdéra inscription, the Latin
inscription which has Constantine as Arabicus; and the Vita of the same emperor with
references to Arabia. This in itself was an achievement namely, to bring data from
three different worlds, that of Arabic epigraphy, Latin epigraphy, and Greek biographical
literature, which had never before been assembled. My next step was the intensive
analysis of each of these three documents separately; the third step was bringing them

BCAI 7 (1991) : Réponse de Mme M.I. Fierro a P. Chalmeta. Réponse de M. |. Shahid a Chr. Robin, recensé par
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 21

together in order to sce how they can be related to one ancther, and this cnteiled
Latin and Arabic epigraphic confrontation. It was after these three cpezrations were
completed that I drew my conclusions on Arab-Byzantine relations during the reiga of
Constantine. And yet M. Robin is capable of calling all this absence of a plan. Even
more serious is his describing the whole work as a series of hypotheses which lcad to
arbitrary reconstructions! All our reconstruction of a poorly documented distant past
is in a sense hypothetical, and sometimes the most that one can aspire to is a
« working hypothesis », to be discarded oncc ncw evidence turns up that invalidates it.
My conclusions on the reign of Constantine are in this category and they are carcfully
drawn with the right restrictive adverbs and mocds, conditional and subjunctive; s:c
p. 60-61, No. 2, for all these conclusions that are only likely and prebable and thus
remain hypothetical. These are separated from those that are considered certain (sce
p. 60, no. 1) after a short preface (p. 59-60) in which, after intensively analyzing the
Vita and the Latin inscription, I described them as documents from which « no definite
conclusions can be drawn ». 1 have therefore been a minimalist in drawing conclusions
from uncertain documents and have bzen carcful in drawing a distinction batwoen
working hypotheses and certain conclusions and this is the spirit that pervades the whole
volume. M. Robin completely misrepresented my technique and rescarch method in
this chapter and others.

What has been said in the foregoing paragraph on the reign of Constantine, ¢specially
on the Namdra iascription to which he returned twice on p. 92 and 93 may also be
said with even greater truth of his criticisms of the Anasartha inscription (p. 92), a
Greek inscription in Syria, far from his South Arabia, which presents quite diffcrent
problems. My chapter on the Anasartha inscription has improved the text, left in a sad
state by its first editor, and has given significance to obscure pecrsonages mentionad in if.

In addition to genecral criticisms, M. Robin expressed his surprisc concerning scme
matters of detail in which he docs not show unfairness as much as negligence in reading
the two volumes : (1) he finds it strange that the Arabic Namdira inscription opens the
First Part that trcats of the Greck and Latin sourccs (p. 91), in spite of the fact that the
methodological ground on which this transference of an Arabic document to the First
Part is explained in a long paragraph in BAFOC, p. 7; (2) he rccommends a jouracy
to the Louvre in order to examine the Namdra inscription, (p. 93); but this was recontly
by A.F.L. Beeston whose conclusions were on my desk when I wrote BAFOC and |
do refer to them on p. 414, n. 13. The text of this inscription, as read by Rexné Dussau
is sounder than that of Bzeston who looked at it. The former read it in situ at Namira
almost a century ago, before it was carried to Paris and before it underwent the ine-
vitable mutilations that implies the moving of a stone; (3) he expresses his surprise as to the
Umm al-Jimal inscription having been brushed aside and not discussed in BAFOC (p. 92).
This is a third century inscription and so falls cutside the chronological termini of a
volume on the fourth century such as BAFOC is. And yet I discussed it in 2 long
footnote and made all the relevant observations (p. 413, n. 12). His criticism would
have been pertinent if he had missed o discussion of the inscription in RA within the

BCAI 7 (1991) : Réponse de Mme M.I. Fierro a P. Chalmeta. Réponse de M. |. Shahid a Chr. Robin, recensé par
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

212 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

chronological fermini of which it falls. But RA is an interpretative essay and a
prolegomenon and there is no room for it in such a book, the Preface and Introduction
of which explain what has been included and what has been excluded; (4) BAFOC is
the most detailed account of the course of Arab-Byzantine relations in the fourth
century and the various documents and data are intensively studied and discussed to
satiety, as it is clear all along the various chapters of the book. But when I felt that certain
problems could not be fruitfully advanced because, inter alia of the «splendid isolation »
of some of the data, I decided not to waste more time on them than has been expended
by previous scholars; such are the following to which M. Robin refers in the last two
paragraphs of p. 91 : the embassies of the Divi and the Serendivi; the date of the
embassy of Theophilus Indus and the authenticity of the Vita Constantini. To this
category I would also add the Umm al-Jimal inscription just referred to in (3) above.

P. 100-104 of BAFOC form an Appendix in which I discussed the views of M. Robin
and those of A.F.L. Beeston concerning the spread of Christianity in South Arabia in
the fourth century. Both scholars wrote in opposition to the views of another Sabaicist,
J. Ryckmans, whose views I found to be the sound ones, and I have provided confir-
matory evidence to support him. This I did, not because of any « partisan spirit ».
P. 102-104 specifically concern M. Robin. I had spent much time and energy
elucidating the spread of Christianity in South Arabia in the sixth century from
incontestable literary sources (see Subs, Hag. 49, DOP 33) when M. Robin suddenly
came up with two or three insignificant inscriptions as the sole epigraphic evidence for
Christianity with clear implications as to the spread and status of that religion! My
concern for the truth about Christianity in South Arabia and for the preservation of
the permanent gains that had been made, forced me to reply to M. Robin and express
myself in no ambiguous terms of rejection. As to my arguments for the strong
Christian presence in South Arabia in the sixth century, there is no need to repeat
them here, and the interested reader can refer himself to them on p. 100-104 of BAFOC.

Although M. Robin is supposed to be reviewing not only BAFOC but also RA, the
latter received only one comment at the end of the review, and an adverse one at that,
after the introductory statement that criticisms levelled against BAFOC are also appli-
cable to RA. The truth is that they are not, since R4 is entirely different from BAFOC
in nature, scope and structure. It is, as has already been mentioned, an interpretative
essay and prolegomenon. Furthermore, his choice of the Idumaeans for the adverse
comment is curious, while the problem he refers to is taken up again on p. 540-543
of the following volume, BAFOC.

Reviews, however negative, are not entirely so. There is one constructive comment
in his review, namely, the need for a list of Roman or Byzantine rulers as an aid to
the reader. This has already been made for the volume on the fifth century and will
be also for the one on the sixth.

[NDLR : Consulté par le comité de rédaction, M.Ch. Robin fait savoir qu’il maintient son point de vue.]

BCAI 7 (1991) : Réponse de Mme M.I. Fierro a P. Chalmeta. Réponse de M. |. Shahid a Chr. Robin, recensé par

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



