24 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Mohamed TALBI, Maurice BUCAILLE, Réflexions sur le Coran, Paris, Seghers, 1989.
21 x 13,5 cm, 245 p.

L’avant-propos (signé M.B.) signale que cet ouvrage voudrait s’inscrire dans le cadre d'un
dialogue respectueux et constructif puisqu’il n’hésite pas a citer le texte méme de la Déclaration
du Concile Vatican II « sur les relations de I’Eglise avec les religions non chrétiennes ». L’éditeur
précise en sa présentation quelle est la part respective de chacun des deux auteurs. « Limitant
strictement les considérations qu’ils développent sur le Coran au contenu du Livre, tout a fait
indépendamment des problémes d’actualité, les deux auteurs traitent chacun d’aspects fort
différents : ’un fait part avant tout de ses préoccupations spirituelles et métaphysiques, 1’autre
présente une recherche qui est fonction de connaissances profanes modernes. Le P* Mohamed
Talbi, agrégé d’arabe, spécialiste de I’histoire musulmane médiévale, enseignant a la faculté
des lettres de Tunis, nous offre ses réflexions sur ce qu’est pour lui la nature du texte coranique,
réflexions qui doivent guider sa lecture en insistant tout spécialement sur les enseignements
relatifs a4 la vocation de I’homme dans 1’univers. Ses développements donnent une vue de la
réalit¢ d’un message spirituel sur lequel I'auteur appelle 4 méditer devant les conceptions
erronées répandues en Occident, dont I’actualité offre de regrettables exemples, comprenant
méme celles émises par certains islamologues. Le docteur Maurice Bucaille, préoccupé de longue
date par le sujet général de la compatibilité entre les enseignements des Ecritures et les connais-
sances scientifiques, n’eut initialement que la Bible a la disposition de son étude. Pour juger
du contenu du Coran de ce méme point de vue, il dut apprendre ’arabe. Il découvrit alors, a
sa lecture du Coran, des réflexions sur des phénoménes de la nature et des données sur I’histoire
religieuse qu’il confronta avec des faits diment établis par la science et des acquisitions
modernes relatives a certains aspects de ’histoire religieuse. » Ce double projet restreint d’emblée
la portée du titre lui-méme : le lecteur ne trouve en ce livre ni une mise 4 jour des derniéres
recherches concernant ’histoire critique de la composition et de la transmission du Coran, ni
méme une étude d’ensemble de son contenu qui puisse en renouveler la compréhension en
recourant aux sciences linguistiques et humaines d’aujourd’hui. On y parle peu d’exégése au
sens strict.

Le P* Md Talbi se propose de répondre a la question : « Comment un message révélé il
y a plus de quatorze siécles peut-il s’adresser & ’homme d’aujourd’hui? », d’ou le titre de sa
contribution Quelle clé pour lire le Coran? (13-154). Dépassant les questions de 1’objectivité
du Coran (15-19) et convaincu que « toute connaissance est une saisie de I’objet par un sujet »,
il se situe comme croyant pour qui «le Coran est, contenu et forme, I'utime Parole de Dieu
aux hommes, vérité et perfection, descendu sur le ¢ Sceau des Prophétes ’, transmetteur intégre
et fidéle du Message » : c’est dans ce cadre qu’il entend fournir « quelques clés pour une lecture
intelligente du Coran, pas toutes les clés, ni la clé», car pour lui «le Coran doit faire I’objet
d’une lecture plurielle ». Tout ce qu’il dit alors de Uimpératif coranigue (20-32) est trés vrai,
mais ne vaut que pour « les musulmans arabes » (les 80 % de musulmans non arabes n’auraient-ils
pas droit a d’autre preuve que celle de 1’i"¢az linguistique du Coran?). Les passages relatifs a
la premiére vision du Prophéte (81, 15-29) et a la deuxiéme (53, 1-18) sont commentés par bien
d’autres et I’A. n’hésite pas a affirmer qu’« aucun récit coranique n’est, stricto sensu, historique »,

BCAI 7 (1991) Talbi (M.), Bucaille (M.): Réfiexions sur le Coran, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 25

car «la vérité du récit coranique est au-deld de sa trame, elle est dans ce que Ia Révélation en
a fait».

Aprés avoir rappelé avec objectivité quelles sont les approches non musulmanes du Coran
(33-41) (il accepte loyalement «la récupération du Coran par la chrétienté » dans «les limites
de l’esprit de respect et d’honnéteté qui caractérise la démarche du théologien catholique
Cl. Geffré, ou celle du théologien orthodoxe O. Ciément») — et il démontre en avoir une
connaissance directe, précise et actuelle —, il s’étend longuement sur les approches musulmanes
du Coran (42-76). 11 sait que « pour le Christianisme Dieu s’est révélé en une Personne, le Christ,
Parole incarnée (si bien que «’écriture biblique, et plus spécifiquement évangélique, ... est
une écriture inspirée sous 'influence du Saint-Esprit et ... soumise a la critique historique »)
... (et) pour les juifs et les musulmans la révélation c’est I’Ecriture, une Ecriture dictée, et non
seulement inspirée ». Selon lui, «le Coran est une °dictée surnaturelle ’ sans que I’on puisse
saisir le comment (bild kayf) de cette dictée... Ainsi défini, (il) peut &tre perqu comme un
Message théandrique, en ce sens qu’il est, fond et forme, une Parole entiérement divine, en un
support vernaculaire entiérement humain, en 1’occurrence ‘en une langue arabe parfaitement
claire ’, sans qu’il y ait pour autant en aucune maniére ... confusion ou fusion entre Dieu et
Sa Parole : le Coran n’est pas Dieu. » Il revient aux théologiens d’expliciter et d’expliquer une
telle définition.

Et c’est pourquoi I’A. passe alors en revue les commentaires (49-51), anciens et modernes,
tente Uexploration de nouvelles pistes (52-54), affirme Vinimitabilité miraculeuse du Coran (i"gdz)
et s’étend longuement sur 1’i'g@z scientifique : le Coran et la Science (55-66) qui tend a «y
découvrir des allusions plus ou moins transparentes a des découvertes modernes ou récentes
et totalement impensables jadis » : partisans et adversaires musulmans de cet i'gaz sont ici
présentés en toute impartialité, mais il doit bien constater que « malgré toutes ces réserves,
malgré les critiques et les sarcasmes, la vague qui porte 1’i"¢az scientifique ne cesse de s’amplifier
... (car) on ne compte plus les colloques et autres congrés consacrés a 1’i’gaz scientifique du
Coran, souvent avec le soutien moral et financier des autorités ». Evitant ou refusant de donner
une explication a ce phénoméne des plus curieux et significatifs, il précise quelle est la clé
(66-76) avec laquelle il entend lire le Coran. Pour lui, «les sciences modernes ... ne sont
fécondes, dans une perspective de foi, que si elles se limitent & leur réle de propédeutique, de
clés pour ouvrir le Sens, ou le Signe, sans jamais se boucler sur elles-mémes et s’institutionnaliser
en une fin en soi qui se substitue a la Parole, la manipule, la récupére ou I’escamote ».

C’est dans cet esprit qu’il se livre alors a une longue méditation coranique sur la vocation
de ’homme (77-140). L’homme, pour lui, vit dans « un univers qui a du sens et un sens », dont
la finalité est « d’étre homocentrique ». En effet, « ’homme (s’y trouve) dans le flux du Vivant :
“Qui se connait, connait son Seigneur > (hadith)» et le croyant sait insérer sa foi au cceur
méme des faits ou des théories de I’évolution universelle. Plus profondément, au niveau ontologique :
I'homme (est) projet de Dieu, car le croyant en regoit communication a partir « du ghayb, de
I’invisible, un domaine que 1’eil de I’observation, c’est-a-dire de la science, ne peut scruter. »
M. Talbi médite, en les confrontant, les sept passages coraniques concernant la création de
I’homme-Adam et la mise a I’épreuve des Anges (38, 71-74; 7, 11; 20, 116; 17, 61; 15, 28-31;
18, 50; 2, 30-34). Oui, «’homme est ainsi un scandale et une énigme ... une conscience

BCAI 7 (1991) Talbi (M.), Bucaille (M.): Réfiexions sur le Coran, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

26 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

libre ... ml par un projet, il a été ontologiquement illuminé par I’étincelle du Rih, de I’Esprit
qui I’avait coordonné au divin. L’homme tient ainsi de ’Eternel. » A partir de 13, I’A. développe
les thémes du Vrai/Vérité (a/-Haqq), de « I’engagement siir » (al-Mizdq), de « la nature spécifique »
(al-fitra) et du «dépbt-clef de volte» (amana), ce qui ’autorise a descendre au niveau
existentiel (oit) I’homme choisit la liberté. Ce sont alors de nouvelles et profondes méditations
sur les sept récits du péché d’Iblis qui refuse de se prosterner devant Adam, se révolte contre
PPordre divin et s’efforce désormais d’entrainer I’homme en son refus de Dieu (38, 75-85;
7, 12-27; 20, 117-126; 17, 62-65; 15, 32-43; 18, 50; 2, 35-39). Au terme, pour I’A., «la vocation,
tragique et exaltante, de ’homme est donc d’opter librement . .. (et) en s’ouvrant a la guidance
divine et aux Signes du Seigneur, d’incliner vers le Bien ».

Dans la seconde partie du livre, le D* M. Bucaille énumére et précise ses observations sur
les rapports intimes entre Le Coran et la science moderne (155-245) dont il semble s’étre fait le
héraut passionné. Aprés avoir rapporté comment, face a la science moderne : (il est passé) de
la Bible au Coran, et aprés avoir exposé ses préludes a un examen du Coran & la lumiére des
connaissances modernes, il s’étend sur les faits, a savoir les principaux enseignements du Coran
Jace aux connaissances modernes (171-211). En des considérations générales, il admet qu’«il serait
absurde d’envisager un rapprochement entre d’une part I’Ecriture et d’autre part ce qui,
présenté comme une connaissance profane, ne constituerait pas une notion parfaitement établie
ou serait encore & I’état de théorie » : c’est dans ce cadre qu’il reproduit ici les conclusions qu’il
a déja longuement étayées et commentées dans les trois livres qu’il a publiés sur la question
(La Bible, le Coran et la Science; L’Homme, d’oii vient-il?; Les Momies des pharaons et la
médecine), en les rassemblant autour des thémes que sont les cieux, la terre, le régne végétal et
le régne animal, la reproduction humaine, I’origine de 1’homme, la création, I’histoire des
Hébreux en Egypte, Moise et I’exode. Pour mieux illustrer tout ce qu’il avance en ces pages,
’A. reproduit in extenso sa conférence de Cordoue (14 octobre 1986) sur quelques aspects de
lapport du monde musulman a la culture scientifigue (214-226), avant d’offrir en appendice
quelques réflexions fort utiles sur les méfaits des traductions du Coran (229-237) et une réponse
a certaines objections (238-245) concernant 1’i°gaz scientifique du Coran. Pourquoi I’A. éprouve-t-il
le besoin de signaler le succés de La Bible, le Coran et la Science « en milieu musulman francophone,
puis en son édition en arabe et en bien d’autre langues »?

Le lecteur attendait beaucoup de ces « réflexions sur le Coran » : il risque d’étre dégu car
trop de place y est faite & cet i’§az « qualifié par ses partisans de scientifique (‘ilmi) et de bassement
concordiste par ses adversaires » (p. 55), qui n’échappe pas a la tentation d’une « sollicitation
du texte coranique » en y considérant comme aujourd’hui muhkama des versets jadis mutasabiha,
suite 2 une appréhension moderne unilatérale qu’inspirent des desseins apologétiques, voire
polémiques. Une étude scientifique de ce débat tel qu’il s’est développé, d’une part, entre
musulmans eux-mémes et, d’autre part, entre musulmans et non-musulmans, pourrait sans
doute libérer les uns et les autres et les amener avec le P* M. Talbi & une lecture profondément
religieuse du Message coranique. D’autant plus que le D* W. Campbell a justement démontré
dans Le Coran et la Bible a la lumiére de I’histoire et de la science (Marne-la-Vallée, Farel, 1989,
328 p.) que ’on peut adresser au texte coranique toutes les réserves et toutes les critiques que
le D* M. Bucaille adressait unilatéralement au texte biblique.

BCAI 7 (1991) Talbi (M.), Bucaille (M.): Réfiexions sur le Coran, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 27

L’intérét du présent livre réside donc dans cette présentation conjointe et contrastée de
deux approches distinctes et parfois opposées du texte méme du Coran en fonction d’attitudes
préalables et de finalités différentes. Les méditations personnelles du P* M. Talbi révélent a
juste titre les richesses insondables de ce texte lorsqu’il est appréhendé et interrogé par un
croyant sincére qui se veut intégralement moderne en son humanisme et totalement orthodoxe
en son islam : on ne saurait donc trop I’en remercier ici. Une ultime question ne manque pas
cependant de surgir a I’esprit du lecteur : pourquoi les auteurs n’ont-ils parlé que de la « vocation
de ’homme » et des « correspondances du Coran avec la science moderne »? Un texte sacré
n’a-t-il rien & dire sur Dieu lui-méme et son ghayb le plus riche, surtout lorsque « c’est Dieu
lui-méme qui (y) parle », comme ’affirme Md Talbi en son « approche (du) fait coranique »?
Cette question ne saurait échapper a ’attention des théologiens musulmans les plus engagés
dans leur foi.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.L, Rome)

Roger ARNALDEZ, Jésus dans la pensée musulmane. Paris, Desclée, 1988. 12,5 x 20 cm,
281 p. («Jésus et Jésus-Christ », 32).

La méme année que sa profonde présentation générale de L’Islam comme religion,
M. Arnaldez nous offre un nouveau volet de son étude sur le Christ des musulmans. Dés 1980
en effet, un premier ouvrage avait remarquablement dessiné «le portrait du Messie » d’aprés
les commentaires coraniques (cf. Bulletin critique n® 1, 1984, p. 325 et suiv.). Cette fois-ci, c’est
en substance le Jésus des soufis que nous apprenons 4 mieux situer. Il faut tout de suite le noter,
ce qu’on pourrait appeler « le Christ musulman » peut encore étre cherché dans d’autres secteurs.
Quant au hadit, déja bien mis 4 contribution dans ’ouvrage connu du Pére Michel Hayek, il
est évidemment, comme seconde forme de la révélation, a I’origine de nombreux développements
des exégétes du Coran et des mystiques de I’islam, chez qui on le retrouve par conséquent.
D’un autre c6té, la figure de Jésus chez les auteurs musulmans de notre siécle a fait I’objet de
plusieurs bonnes études sélectives (par ordre chronologique, celles de Jacques Jomier, O.H.
Schumann, Smail Bali¢, Mahmoud Ayoub...). En revanche, un livre sur Jésus et ses paroles
dans les ahbar imamites fait cruellement défaut.

Le présent ouvrage est divisé comme suit. I*® partie : « Jésus, figure du soufisme et maitre
de sagesse et de spiritualité » (chap. I : dans le commentaire coranique d’al-Qugayri, m. 465 H. /
1072, Lata’if al-isarat; chap. II : dans les livres d’a@dab, essentiellement chez Gahiz, p. 67-93,
et chez Ibn "Abd Rabbihi, p. 93-103; chap. III : dans les ceuvres des mystiques musulmans,
représentés par Abli Tilib Muhammad al-Makki et par Aba Hamid al-Gazili). II® partie :
« Jésus, Sceau de la Sainteté dans le soufisme d’Ibn “Arabi. Sa place dans la mystique ésotérique »
(chap. I : chez Ibn “Arabi; chap. II : dans la pensée ¥i‘ite; chap. III : dans le cas de Hallag).

II faut lire, p. 50 : « mais aussi du pronom Huwa»; p. 71 : « qui font sa beauté sans que
I’une surpasse les autres»; p. 206, « Ce hadith a été transmis par [Muhammad] al-Baqir et
[Ja‘far] al-Sadiq »; et amender, p. 227, une traduction de Massignon : al-Bayt al-ma miir ne

BCAI 7 (1991) Talbi (M.), Bucaille (M.): Réfiexions sur le Coran, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



