1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 187

plan représentant le tissu urbain de la seconde moitié du XIX* siécle, les divers batiments
localisés et différenciés selon leur vocation. 1ls constituent une excellente base de travail pour
les chercheurs qui pourront, & partir de sources que n’a pu consulter D.S., les compléter.
Le chapitre IV (une quarantaine de pages aussi) constitue la partie la plus originale de 1’ouvrage
car elle reléve plus directement du domaine de la compétence de I’auteur. Architecte mais aussi
urbaniste, D.S. y présente I’analyse (influencée par les idées du Prof. E. Wirth) des différents
¢léments qui structurent la ville, son organisation spatiale. Elle traite tour a tour du mur
d’enceinte et de ses portes, du systéme trés élaboré et bien connu d’adduction d’eau, de la
« hiérarchie des rues », de la zone commerciale traditionnelle (les souks), des principaux éléments
qui la constituent et de sa localisation par rapport & des monuments importants (Grande Mosquée
et Citadelle), enfin des quartiers d’habitation (et des maisons) et de leurs équipements. L’auteur
clot cette étude par un catalogue des monuments 4 conserver, qui comprend notamment certaines
des maisons les plus intéressantes du point de vue de leur architecture ou de leur décor qu’elle
a pu visiter. On regrettera que les pages (72 a 76) consacrées a 1’analyse de I’habitat, ou la
maison a cour prédomine, ne soient pas plus nombreuses, mais D.S., a déja publié un article
sur ce sujet et elle annonce (p. 3) une étude plus détaillée qui proposera, n’en doutons pas,
un plus grand nombre d’exemples. Remarquons toutefois que les termes « haramlik/salamlik (?) »
ou « maskan/madafa » pour différencier « partie privée/partie publique » dans la maison ne
sont jamais utilisés dans les sources y compris celles d’époque ottomane qui parlent systématique-
ment de « guwwani/barrani », termes encore en usage aujourd’hui. Dans le cadre que s’est tracé
D.S. et dans sa discipline, cette étude est un exemple du genre; la représentation graphique,
dans laquelle ’auteur excelle, permet de visualiser la « lecture » qu’elle fait du développement
de Damas depuis sa fondation et celle des structures d’une ville « orientale-islamique » a la fin
de la période ottomane.
Jean-Paul PAscuaL
(I.R.E.M.A.M., Aix-en-Provence)

Michael Hamilton BURGOYNE & Donald S. RICHARDS, Mamluk Jerusalem: an Architectural
Study. London, World of Islam Festival Trust on behalf of the British School of
Archaeology in Jerusalem, 1987. xu -+ 623 p.

La page de titre de ce livre fort impressionnant ne mentionne que deux auteurs; mais les
noms de 25 autres architectes ou topographes associés au projet depuis sa conception en 1968
montrent & quel point I’ceuvre est le résultat d’une collaboration (liste p. VI). Les deux auteurs
principaux ne se formaliseront pas, j’en suis siir, si je dis que la contribution majeure de ce livre
est le magnifique corpus de dessins architecturaux qui accompagnent le texte. Ceux-ci, en
plus de toute une série de plans a différents niveaux et de nombreuses coupes, comprennent
plusieurs axonométries, ce qui est la méthode la plus commode pour assimiler d’un seul coup
d’il toute information fournie. Il y a pourtant de surprenantes lacunes, ainsi 1’absence
d’élévation des principales fagades de la “Utmaniyya (Cat. n° 57) (les n°® des planches et des
figures sont judicieusement accordés aux n° des monuments) et du Ribat al-Zamani (Cat. n° 61).

BCAI 7 (1991) Burgoyne (M.H.) & Richards (D.S.): Mamluk Jerusalem: an Architectural Study, recensé par B. O’Kane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

188 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Parfois, au contraire, I’information fréle la surabondance : verra-t-on jamais reproduits de
fagon aussi détaillée les pavements de marqueterie du Caire qu’ici ceux de la Fahriyya (fig. 22.10),
et ce n’est méme pas 1’état original!

Les photographies qui accompagnent les dessins sont malheureusement beaucoup moins
impressionnantes, et, dans de nombreux cas, désespérément insuffisantes. En plusieurs endroits,
le texte renvoie & des détails de construction ou de décor qui ne sont tout simplement pas
visibles sur les reproductions & petite échelle 1. Une échelle plus grande aurait certes accru le
prix d’un livre déja cofiteux, mais d’un autre c¢6té on aurait pu a bon droit faire des économies
sur les planches en couleurs. La Coupole du Rocher est sans doute le point de convergence
des monuments mameluks de Jérusalem, mais il est un peu abusif d’en donner sept illustrations
en couleurs, plus quatre de monuments ottomans (pl. 9, 23, 25, et 32), alors que plusieurs
importants édifices mameluks n’ont droit 3 aucune.

Le deuxiéme grand mérite de ce travail tient & ce que son principal auteur, Michael Burgoyne,
qui est architecte, s’est assuré la collaboration d’un historien, Donald Richards, lequel a su
remarquablement tirer parti du dépouillement des collections d’archives du Haram et des
tribunaux ottomans. Cette collaboration enrichit grandement le contenu de 1’ouvrage, ol 1’on
trouve aussi bien I’histoire détaillée de chaque monument en particulier que des chapitres
d’introduction sur I’Etat mameluk et sur Jérusalem a I’époque mameluke. Richards montre la
situation unique de Jérusalem : beaucoup de ses fondateurs d’ceuvres étaient des battdl-s, i.e.
des exilés assignés a résidence. D’autres fondateurs, bien slr, ont été attirés par la Coupole du
Rocher, et les schémas d’extension, qui apparaissent le mieux dans la vue axonométrique
p. 84, montrent clairement combien le fait de se trouver & proximité du principal monument
de Jérusalem a été, dans la plupart des cas, ce qui a justifié cette extension. Les motifs des
fondateurs — mélange de piété philanthropique, le désir de se gagner les bonnes grices du Ciel
(qu’on peut acquérir méme a titre posthume par des priéres ou des pélerinages au profit du
fondateur), et de volonté plus terrestre d’assurer la subsistance de leurs descendants en faisant
d’aux des administrateurs de wagfs inaliénables — font ici I’objet d’un examen minutieux.
De cette fagon, I’héritage du fondateur était a I’abri, en théorie du moins, de toute confiscation
arbitraire, mais Richards montre aussi les différentes maniéres dont cette régle pouvait étre,
et a été, tournée (p. 68). Il est arrivé que la piété populaire fasse d’un amir fondateur d’un
complexe un saint (p. 126); un tel procédé est courant au Caire, ol méme la tombe vide du
mausolée du Sultin Hasan recevait réguliérement, jusqu’a il y a peu, des pélerins.

Beaucoup de ces monuments contenaient des édifices funéraires; le prestige de la ville
était tel que de nombreux fondateurs d’ceuvres, morts en d’autres lieux, furent exhumés, et
leurs corps amenés a Jérusalem. Le fondateur de la Kilaniyya était, comme son nom P’indique,
originaire du Gilan; il était convenu dans son testament que son corps serait transporté a
Jérusalem. L’existence de cette pratique permet de penser, en dépit des doutes de Richards,

1. Par exemple la planche 28.7 est floue. puisse apprécier I'inhabituelle zone de transition
Pl. 18.17, les mosaiques de la voiite ne sont pas décorée en stuc. Les pl. 57.3 et 53.3 sont trop
visibles. Pl. 31.8, il était impératif que cette petites.
planche fat d’un format plus grand, afin qu’on

BCAI 7 (1991) Burgoyne (M.H.) & Richards (D.S.): Mamluk Jerusalem: an Architectural Study, recensé par B. O’Kane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 189

que le corps de Sayf al-Din Taz a été, lui aussi, exhumé aprés avoir été enterré a Damas, et
transféré dans son complexe a Jérusalem (Cat. n° 36), sinon, comment expliquer P’inscription
sur son mausolée, qui indique la date de sa mort et désigne ce mausolée comme sa tombe?
Le méme fait a dii se produire pour Manklibuga, le fondateur de la Baladiyya (Cat. n° 43).
Bien que, d’aprés Ibn Tagribirdi, ce dernier ait été enterré 3 Alep et que, d’aprés Ibn Hatib
al-Nagiriyya, son corps ait été exhumé et enterré une seconde fois 2 Damas, I’inscription sur
le mausolée donne son nom et la date de sa mort; il est donc plus logique de supposer que,
s’il y a eu un second enterrement, c’est 3 Jérusalem qu’il a eu lieu.

Un trait spécifique de Jérusalem, si on la compare aux autres villes mamelukes, est le nombre
de monuments, a P'intérieur de la ville, appelés ribat-s. L’inscription sur le plus ancien, celui de
“Ala’ al-Din (Cat. n° 3), indique qu’il était réservé aux pauvres venant a Jérusalem en pélerinage.
Il serait intéressant de savoir quand le mot ribaf a été utilisé pour la premiére fois pour signifier
cette fonction. Auparavant, le terme était compris d’autres fagons : caserne fortifiée pour les
mugdahid-s du Maghreb, caravansérail en Iran, hangah 3 Bagdad!. Les sources, il est vrai, ne
sont guere cohérentes dans leur terminologie, qualifiant le méme batiment, selon les cas, de
madrasa, de hangah, ou de ribat; mais les deux ribat-s les plus anciens, ceux de ‘Ala’ al-Din
et d’al-Mansari (Cat. n® 5), ont un plan semblable, fait de cellules autour d’une cour, avec
une vaste salle. On aimerait savoir comment cette salle était utilisée.

L’orientation des principales rues de la ville en direction des points cardinaux, avec la
gibla plein sud, a permis aux architectes, a la différence de ceux du Caire, de ne pas avoir a
se préoccuper de la non-concordance entre la direction des rues et celle de la priére. Mais le
manque de place dans les sites privilégiés, a proximité du Haram, a nécessité d’ingénieuses
solutions, pour adapter 4 des espaces restreints des complexes multi-fonctionnels. La
Tastamuriyya en est un exemple particuliérement caractéristique : on y trouvait un mausolée,
un sabil-kuttab, une madrasa & quatre iwdn-s, des boutiques avec logements a 1’étage, des quartiers
d’habitation, et une grande salle de réception (ga‘a). Or tout cela a été disposé sur un site de
20 X 22 m seulement (et encore a-t-on dii cette dimension 2 un éloignement par rapport au
Haram plus grand que I’habituel), par le moyen d’un bitiment de trois étages utilisant la
terrasse de la madrasa située en dessous. Dans un cas seulement, celui de la madrasa Baladiyya,
la cour a quatre iwan-s a été laissée ouverte, et il est intéressant de remarquer comment, lorsque,
plus tard, ont été construites sur sa terrasse la cour et les cellules de 1’A$rafiyya, un haut mur
formant écran a été incorporé pour préserver I'intimité de la cour ouverte située en dessous.
La main de ’architecte cairote se voit également, dans 1’ASrafiyya, dans le fait qu’on est obligé
de contourner I'iwan-gibla prés de I’escalier extérieur, et d’entrer dans la salle de priére par
la dirg@’a. Une entrée qui conduisit droit & un iwdn, comme dans la Ta$tamuriyya ou la
Muzhiriyya, n’aurait jamais été admise selon les régles non écrites de préservation de ’intimité
prévalant au Caire.

Le chapitre de Burgoyne sur I’extension pré-mameluke de Jérusalem, outre I’exposé général
auquel chacun s’attend, comporte de précieuses informations sur les entrées monumentales du

1. Pour ce dernier, voir J. Chabbi, « La fonction VII® siécle », Revue des Etudes islamiques XLII
du ribat a4 Bagdad du V© siécle au début du (1974), p. 101-121.

BCAI 7 (1991) Burgoyne (M.H.) & Richards (D.S.): Mamluk Jerusalem: an Architectural Study, recensé par B. O’Kane )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

190 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Haram sous “Abd al-Malik (p. 45). 1l confirme, par une observation attentive de la magonnerie,
ce que disait Nasir-i Husrau sur la présence de mosaiques a Bab al-Silsila (p. 46). 11 confirme
également que la qubbat al-Mi‘rag et la qubbat Sulaymdan doivent étre datées de 1’époque
ayyubide plutdét que de celle des Croisades (p. 48).

Dans le chapitre consacré a ’extension mameluke, Burgoyne donne un résumé fort utile
des informations qu’il aurait fallu, sinon, glaner ¢a et 1a dans les différents chapitres. Ce qui
manque ici, cependant, c’est une tentative pour rattacher ou comparer ce développement a celui
de I’'un quelconque des autres grands centres urbains mameluks. On peut comprendre que ’auteur
se soit imposé cette limitation, mais cela veut dire qu'une telle synthése devra attendre 1’étude
a venir de Michael Meinecke sur ’ensemble de P’architecture mameluke. Le chapitre suivant,
sur les méthodes de construction, tient davantage compte des influences des autres partics du
monde mameluk, mais ici, comme plus loin dans le livre, il n” y a pas mal de points qui peuvent
étre discutés. On peut étre sceptique, assurément, devant 1’histoire de I’aveugle “Ala’ al-Din
al-Basir tragant les lignes de fondation d’un bain a Hébron (p. 97). Les cannelures a4 chevrons
du semi-déme du portail d’entrée de la Tankiziyya et de batiments plus tardifs, ainsi que les
panneaux a gouttes du palais de Sitt TunSug, sont dits suivre la tradition architecturale de
Damas; certes, on peut trouver & Damas des exemples de ceux-la plus anciens que ceux de
Jérusalem, mais la priorité revient tout de méme au mausolée de Sunqur al-Sa‘di (cannelures
a chevrons, 1315) et amir Agbuga (panneaux a gouttes, 1333-1339) au Caire. ! Des paralléles
cairotes pourraient aussi étre invoqués concernant le décor du palais de Sitt Tun$uq (Cat. n° 49)
dont Burgoyne fait remonter le modéle & I’Iran (p. 509). A la fin du XIV® siécle, la décoration
en stuc était en train de devenir aussi rare en Iran que dans le monde mameluk, mais on pourrait
comparer les arabesques peu accentuées du mihrdb (pl. 49.11) avec un travail similaire dans
Ia mosquée d’al-Maradani au Caire. Le coufique carré, depuis son introduction au mausolée
de Qala’an, était d’usage courant au Caire dans la pierre incrustée. Les paralléles les plus
proches pour le schéma en étoile incrustée de la fenétre de ’entrée ouest du palais se trouvent
dans les minbars mameluks du Caire, et 'emploi de la faience turquoise et de pite de verre
est encore une autre caractéristique cairote. Donc, méme si Sitt TunSuq était une muzaffaride,
il n’est nul besoin de chercher une influence iranienne dans son complexe. De méme, pourquoi
invoquer l'improbable influence de Yazd sur le décor en stuc de Qawsiin (p. 97), alors que
des paralléles plus proches existent en Syrie? 2. Et si I’origine lointaine des claveaux mugqarnas
de la Basitiyya (pl. 53.3) peut en effet étre cherchée en Anatolie, des précédents plus proches
sont ceux des mosquées mamelukes al-Tawasi et Utru§ a Alep. La forme cylindrique du minaret
de Bab al-Asbat pouvait aussi étre rattachée a des exemples au Caire; il en existe assez pour
rejeter I’hypothése d’un remaniement ottoman (p. 89) 3. La technique consistant & utiliser des

1. La documentation la plus compléte sur les 2. Le Muristan al-Qaymari et le Turbat al-
portails du Caire se trouve dans Hilary Roe, ‘Izziyya 4 Damas, cf. E. Herzfeld, « Damascus :
The Bahri Mamluk Monumental Entrances of Studies in Architecture — 1 », Ars Islamica
Cairo, ML A. thesis, n.p., The American University XI-XII (1946), fig. 55-56.
in Cairo, 1979. 3. Laréférencela plus commode est D. Behrens-

Abouseif, The Minarets of Cairo, Le Caire, 1985,

BCAI 7 (1991) Burgoyne (M.H.) & Richards (D.S.): Mamluk Jerusalem: an Architectural Study, recensé par B. O’Kane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 191

pites colorées, au lieu de la pierre, en incrustation se constate dans un seul monument de
Jérusalem (Cat. n°® 55). Cette technique était connue cependant avant la fin du XIVe® siécle
(p. 540) : un exemple antérieur, et de belle exécution, en est le portail de I’Istabl de Qawsiin
(connu aussi sous le nom de palais Yasbak) au Caire (vers 738/1337).

Le sabil de Qaytbay (Cat. n° 66) est un des plus beaux monuments de Jérusalem; mais
le commentaire détaillé de sept pages qui en est fait passe sous silence son caractére le plus
original : sa forme. Bien qu’il ait été probablement dessiné par la méme équipe cairote qui a
eu a construire I’ASrafiyya, on n’en trouve d’autre exemple ni & Jérusalem, ni dans aucune
autre ville mameluke. Il fait penser indéniablement & une tombe cairote; il aurait été intéressant
de se demander pourquoi une telle forme a été choisie.

La figure 8.9 fournit un intéressant exemple de claveaux festonnés a angle aigu dans la
Dawadariyya; on y voit comment, contre toute vraisemblance visuelle, un claveau peut &tre
agencé avec ses voisins a la fois horizontalement et verticalement. Cela ne fonctionne, il est vrai,
que si le profil est le méme dans les deux plans. S’agissant d’exemples beaucoup plus compliqués
comme ceux de Sultdn Hasan au Caire, cette chose apparemment impossible attend encore son
explication.

Le chapitre final sur la conservation des monuments est bien court, mais fait ressortir
un dilemme : la plupart des batiments sont maintenant utilisés comme résidences, et le plus
souvent par les couches pauvres de la population. Bien qu’ils représentent une part importante
de I’héritage culturel de Jérusalem, il est fort difficile d’y avoir accés. A ’appui de ce que dit
Burgoyne, a savoir qu’il y aurait peu a gagner a en chasser les habitants et a en faire des
musées pour touristes, on doit bien admettre aussi qu’en général Uintérieur de ces constructions
n’a guére d’intérét. Dans la plupart des cas, les architectes — ou les fondateurs — ont réservé
leurs principaux efforts aux facades. Aucun intérieur n’a la méme charge esthétique que, disons,
le palais BiStak au Caire ou, a fortiori, que la Coupole du Rocher. Quant i P’ASrafiyya de
Qaytbay, dont 'intérieur aurait pu valoir la peine, elle est en ruines, et ne peut plus &tre
appréciée qu’a travers les impressionnantes reconstitutions de Walls (fig. 63.6 et 63.9)1. Et
méme si elle était encore debout, elle serait cachée par la forét d’antennes de télévision qui
jaillissent de chaque terrasse (pl. 27); dans ce qui reste une des plus belles villes de 1’Islam
médiéval encore préservées (seules Fés et San’a’ peuvent rivaliser avec Jérusalem), c’est 13 une
verrue qui, pourtant, pourrait aisément étre supprimée.

Au cas ol une réédition serait en projet, signalons quelques corrections a effec-
tuer : p. 356, fin de la section II, lire « western» au lieu d’«eastern»; fig. 45.10, lire
«west» et non «east»; p. 558, intervertir les références dans le texte aux planches 58.2
et 58.3.

1. Pourquoi n’y a-t-il pas de référence, dans
la bibliographie, a la these de doctorat d’A.G.
Walls, An Attempted Reconstruction of Design
Procedures and Concepts During the Reign of
Sultan Qaytbay  (872/1468 — 901/1496) in

BCAI en ligne

Jerusalem and Cairo, with Special Reference to
the Madrasa al-Ashrafiyya and the Minbar in the
Kha, qéh of Farag Ibn Barqig, Edinburgh College
of Art and Heriot-Watt University, 19797

BCAI 7 (1991) Burgoyne (M.H.) & Richards (D.S.): Mamluk Jerusalem: an Architectural Study, recensé par B. O’Kane
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BCAI 7 (1991
© IFAO 2026

192 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Les critiques formulées ci-dessus ne sauraient en aucune fagon rabaisser la valeur de ce
remarquable ouvrage. Non seulement les auteurs nous ont donné la la premiére description
scientifique des monuments de la Jérusalem mameluke, mais il est peu probable qu’on puisse
un jour faire mieux.

Bernard O’KANE

Catherine CAMBAZARD-AMAHAN, Le décor sur bois dans ['architecture de Fés, époques
almoravide, almohade et début mérinide. Marseille, Presses du C.N.R.S., 1989. In-8°,
235 p., 33 fig., 40 pl. photos.

Catherine Cambazard-Amahan a assumé avec passion, pendant prés de dix ans, les fonctions
de conservateur du musée archéologique de Fés (Batha). Elle était donc parfaitement qualifiée
pour entreprendre cette étude sur le décor sur bois dans 1’architecture de Fés, le musée qu’elle
dirigeait contenant, en effet, un nombre impressionnant de vestiges de plafonds, poutres, solives,
blochets ou placages de bois qui font ’originalité des maisons ou des madaris de ’ancienne
capitale.

Cette recherche aurait pu se borner a4 un catalogue commenté, mais elle pouvait aussi
devenir une monographie assez importante; ’auteur a choisi cette seconde opportunité qui 1’a
conduite a [’étude de 1’évolution du décor architectural sur une période allant des Almoravides
au début des Mérinides. L’enquéte s’est poursuivie hors du musée, dans la médina si riche en
belles demeures médiévales et surtout en splendides madaris, voire en fundug-s.

En fait, des Almoravides, peu de documents ont subsisté en dehors de quelques blochets
ou corbelets, voire de panneaux plus ou moins vermoulus. C.C.A. n’a alors pas hésité a faire
appel aux vestiges connus a Tlemcen, bois almoravides jadis révélés par Georges Margais. On
constate alors une grande identité de décor et de technique entre ces témoins issus de la grande
mosquée de Tlemcen et ces fragments de Fés, ce qui ne saurait étonner, la source d’inspiration
étant la mé€me, a savoir 1’Espagne islamisée, celle qui, a défaut d’avoir pu impressionner le
chamelier saharien qu’était Yasuf b. Tasfin, avait su séduire son fils “Ali, esprit raffiné qui appré-
ciait fort le luxe des petites cours andalouses. C.C.A. a fort bien analysé les techniques, les formes
décoratives et mis en valeur la qualité de cette sculpture profonde, vibrante dans le foisonnement
des palmes bilobées ou des fleurons caractérisés par une découpe souple ou les cilletons
viennent se glisser entre les digitations profilées ou repliées sur elles-mémes; cette flore convention-
nelle joue parfois avec une géométrie plus sévére qui, rarement, se suffit & elle-méme : carrés
sur pointe, octogones ponctués de pastilles, etc.

L’épigraphie ne nous est malheureusement révélée que dans de trop rares débris de panneaux,
insuffisants pour permettre une analyse sérieuse. On y remarque cependant une écriture
anguleuse proche de I’ancien coufique (pl. XIII et XIV). Sans doute marquera-t-on une certaine
surprise a trouver un chapitre réservé aux bronzes almoravides que le titre du livre ne laissait
pas prévoir, mais cette incursion voulue dans une technique assez différente permet i 1’auteur
de fructueuses comparaisons, voire des révélations, telle cette belle frise & décor épigraphique
floral (fig. 12) qui nous présente un style d’écriture remarquable par la hauteur des hampes

) Burgoyne (M.H.) & Richards (D.S.): Mamluk Jerusalem: an Architectural Study, recensé par B. O’Kane
BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



