1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 19

baraka de Dieu. D’on I’insistance instituée sur la nécessité d’une chaine orale (isnad, sama’)
de transmission d’un «texte » légitime. Une anthropologie de I’oralité en islam rejoindrait une
anthropologie du rite.
Christian DECOBERT
(LLF.A.O., Le Caire)

Andrew RipPIN (éd.), Approaches to the History of the Interpretation of the Qur’dn.
Oxford, Clarendon Press, 1988. 14 X 22 cm, xu1 + 334 p.

Ce volume correspond aux actes du colloque de Calgary (avril 1985) consacré a I’histoire
du commentaire coranique. A. Rippin, organisateur du colloque et editor des contributions,
visait & reprendre les données de I’histoire du commentaire coranique 65 ans aprés la parution
de Die Richtungen der islamischen Koranauslegung d’Ignaz Goldziher en tenant compte des
textes nouvellement rendus disponibles (cf. les travaux de N. Abbott, F. Sezgin) ou des analyses
et démarches méthodologiques plus récentes (de J. Wansbrough notamment). L’ensemble des
14 contributions publiées ne présente toutefois guére d’homogénéité et ne peut donc faire
I’objet d’une synthése, chaque article demandant une lecture séparée. Les voici donc dans
[’ordre.

1. Origins and early development of the tafsir tradition, par Fred LEemHUIS (Groningen).

Cet article s’attache a cerner la date a laquelle est apparu le zafsir en tant que genre
autonome. A partir du texte du Tafsir Mugahid ibn Gabr (ms. Dar al-kutub, 1075) I’article
analyse, grice notamment a 1’étude des isndd-s, les différentes couches exégétiques ajoutées au
texte ancien de Mugahid par les différents transmetteurs ultérieurs. Il y isole une exégése
essentiellement paraphrastique (glose lexicale; synonymes) et ajoutant parfois quelques précisions
narratives (sur la vie des prophétes par exemple). Globalement, il y voit I’aboutissement d’une
tradition orale, enrichie au fil des générations par du matériel exégétique de plus en plus
important, mis par écrit vers la premiére moitié du 2°¢ siécle par des savants qui eux-mémes y
ajoutérent leurs propres commentaires. Les isnad-s récents sont le plus souvent détaillés et
précis; les plus anciens, relevant de la tradition orale, sont plus frustes, renvoyant plus 4 une
école de transmission qu’a des personnages précis. A la fin du 2¢ et au début du 3° siécle
apparaissent les premiers textes de fafsir proprement dits (al-Farra’, Abii “Ubayda puis Ibn
Qutayba), présentés selon la méthodologie alors consacrée de la science du hadit; ils trouveront
leur parachévement dans ’ccuvre d’un Tabari.

Précis, documenté, parfois magistral, le texte de G. Leemhuis est probablement la contribution
la plus substantielle du volume au domaine du zafsir.

2. The value of the Hafs and War§ transmission for the textual history of the Qur’an, par
Adrian BROCKETT (Leeds).

Partant d’une comparasion entre la «legon» coranique de Hafy (adoptée par I'immense
majorité des éditeurs du Coran) et celle de Wars (prédominante en Afrique du Nord et de ’Ouest),

BCAI 7 (1991) Rippin (A.) (éd.): Approaches to the History of the Interpretation of the Qur’an, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne N http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

I’auteur note que les divergences entre les deux lectures portent sur des points de détail qui
n’affectent guére le sens des versets concernés. Il conclut que le texte coranique courant a donc
¢té établi sur des bases slires et transmis de fagon fidéle par la tradition orale des premiers
siécles, et suggére que les spécialistes contemporains ont par trop souligné I'importance
historique et exégétique des divergences entre les «lectures » que les grammairiens et exégétes
musulmans eux-mémes ont toujours considérées comme secondaires. L’article contient plusieurs
passages intéressants, encore que la paucité et 1’éparpillement des exemples cités soient en
contraste avec les conclusions — trés générales et catégoriques — que l’auteur entend en
tirer.

3. Quranic hermeneutics: the views of al-Tabari and Ibn Kathir, par Jane D. Mc. AULIFFE
(Atlanta).

Il s’agit ici d’un exposé sur les méthodes d’exégése des deux grands commentateurs, en
se fondant d’une part sur U'introduction a leurs tafsir-s respectifs, de ’autre a leur interprétation
du verset I11, 7 sur les muhkamadt et les muta$dbihat. L auteur décrit la taxinomie introduite par
Tabari (quels versets sont mubkamat? Qui a autorité pour interpréter tel ou tel verset : Dieu,
le prophcte, les savants...?) et son acceptation d’une pluralité de sens pour chaque dya. Elle
passe ensuite au cas d’Ibn Katir, dont elle souligne la grande rigueur et le systématisme :
d’abord interprétation du Coran par lui-méme puis par le hadit puis par 'avis des sahaba et
des tabi‘iin enfin. L’article a le mérite d’une grande clarté dans 1’exposé mais n’apporte rien
de nouveau quant aux idées présentées. De plus les échantillons textuels choisis sont trés
restreints; il efit été du plus haut intérét de cerner dans quelle mesure nos deux auteurs appliquent
effectivement tout au long de leurs volumineux #afsir-s la méthodologie annoncée en introduction,
ou s’il s’agissait d’une sorte de pétition de principe, de « profession de foi» visant surtout &
les situer aux yeux de leurs lecteurs.

4. The function of hadith as commentary of the Qur’an as seen in the six authoritative collections,
par R. Marston SPEIGHT.

L’auteur décrit le point de vue sunnite classique sur des notions telles que le ra’y ou la
tradition bi-al-ma’tir, etc. appliquées a un commentaire du Coran, ainsi que sur le rdle que
I’exégése orthodoxe entend conférer au hadir pour 1’élucidation du texte sacré. Puis il passe
en revue 'importance respective de chacune des six collections « canoniques» pour D’exégése.
Comme l’article précédent, ce texte a le mérite de la clarté didactique, mais ne contient aucun
élément ou démarche originale dans des exposés qui ont déja été développés et discutés maintes
fois ailleurs. Il a de plus un peu trop tendance a parler de '« Islam » comme d’une entité
existant en soi, an-historique, et de ’exégése sunnite — au singulier — comme d’une discipline

homogéne et achevée, ce qui appauvrit ici la portée des analyses.

5. Legends in tafsir and hadith literature: the creation of Adam and related stories, par M.J. KISTER
(Jérusalem).

Ce chapitre contient un résumé des positions prises par des exégétes musulmans de diverses
tendances sur l'interprétation des récits afférents & la création d’Adam : comment il a été créé

BCAI 7 (1991) Rippin (A.) (éd.): Approaches to the History of the Interpretation of the Qur’an, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 21

(les « deux mains» de Dieu, création d’Adam & «son image»), comment Eve est apparue,
quelle langue — arabe ou syriaque — ils parlaient; si Adam était prophéte; ce que représente
sa dignité de halifa; qui était Iblis, ce que représentait sa rebellion... L’ensemble est extrémement
documenté, mais il est a regretter que les auteurs soient souvent cités péle-méle, sans souci de
leur situation historique ou de leur position idéologique. Important comme source de référence,
ce texte ne permet donc guére de connaitre les enjeux véritables implicites dans le choix par
tel ou tel auteur de telle exégése particuliére.

6. The exegetical genre nasikh al-Qur’an wa mansikhuhu, par David S. Powers (Cornell
University).

Cette intéressante étude sur la pratique du nash commence par indiquer que les traditions
se rapportant & la question remontent rarement aux sahdba, mais beaucoup plus souvent aux
tabi‘an, et donne une bibliographie succincte de ce « genre » exégétique, en remarquant combien,
d’un traité 4 un autre, le nombre des versets concernés par le nash peut varier. Aprés quelques
précisions sur les concepts de nash et de bada’, il donne un échantillon vivant et suggestif des
rapports abrogeant/abrogé, pour terminer sur I'importance réelle ou supposée de la chronologie
de la révélation dans le jugement de nash. Le sujet abordé est trop ample et compliqué pour
étre analysé en détail en vingt pages, et cet article reste donc trés « panoramique », mais il
contient de nombreux éléments utiles et féconds sur un théme fort peu exploré par la recherche
critique moderne.

1. The rhetorical interpretation of the Qur’an: i‘jaz and the related topics, par Issa J. BOULLATA
(Université McGill, Montréal).

Il s’agit ici d’une sorte de bref catalogue des principaux auteurs ayant traité de la question
de I’i'gaz depuis le 10° siécle (Rummani, Hattabi) jusqu’au 20° (Bint al-Siti’ notamment, dont
Pauteur fait grand cas), consacrant & peu prés une page par nom. Sans originalité quant au
contenu de ces notices, étrangement imprécis quant 4 sa méthodologie, cette contribution est
d’autant plus décevante qu’elle abordait un théme réellement central dans la structuration de
la pensée musulmane classique comme moderne.

8. Lexicographical texts and the Qur’an, par Andrew RripPIN (Calgary).

Cet article attire I’attention des chercheurs sur l’intérét des dictionnaires ou lexiques
coraniques rédigés a I’époque classique. Il décrit les ouvrages portant sur les termes difficiles
du Coran tels que par exemple, le Tafsir garib-al-Qur’an d’Ibn Qutayba, le Nuzhat al-quliib
de Sigistani, Al-mufradat fi garib al-Qur’dn d’al-Ragib al-Isfahini, et d’autres encore, de volume
et d’acuité lexicologique fort différents. Les homonymies, le caractére polysémique de certains
termes du Coran, dont le K. al-wugih wa-al-naza’ir de Mugqatil ibn Sulayman fournit le plus
ancien exemple, enfin le K. al-mutasabih fi I-Qur’an de °Ali al-Kisa’i, exemple unique d’un
genre lexicographique original consacré a I’étude des versets ou expressions coraniques se
répétant sous une forme identique ou légérement modifiée & divers endroits du texte sacré. Cet
article est une esquisse générale, ne contient donc pas de développements fournis sur les questions
soulevées, mais suggére le vif intérét que peut susciter ce matériel exégétique peu exploité encore.

3 A

BCAI 7 (1991) Rippin (A.) (éd.): Approaches to the History of the Interpretation of the Qur'an, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

22 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Les contributions de la seconde partie sont consacrées a des tendances exégétiques particu-
liéres.

9. The speaking Qur’dn and the silent Qur’dn: a study of the principles and development of

=€

imami Shi‘i tafsir, par Mahmoud Avous (Toronto).

Le chapitre commence par un exposé trés clair sur le role de la personne de I’Imam dans
Pexégése coranique §i‘ite : hommes parfaits, d’une connaissance accomplie, les Imams sont
en quelque sorte de la méme nature que le Coran. Et ce dernier ne peut étre interprété complétement
que par eux, et pour eux : accomplissement ultime de ’histoire de I’homme, les imams sont
en définitive le théme principal du texte sacré aux yeux des chiites. Puis I’auteur passe en revue
les principales ceuvres et étapes du tafsir chiite du 9° au 20° siécle, décrit la méthodologie
proprement chiite de ces exégétes, et évoque également la question du fahrif : le Coran “utmanien
représente-t-il le texte complet de la révélation ou celui-ci a-t-il été mutilé et falsifié? Enfin, il
fournit un utile exemple de cette forme de tafsir en mentionnant le commentaire de divers
mufassiriin chiites sur le verset V, 67.

10. Isma'ili ta’wil of the Qur’dn, par Isma’il K. POONAWALA (Los Angeles).

L’auteur se fonde en fait essentiellement sur des ceuvres philosophiques (il n’existe pas de
commentaire musalsal ismaélien du Coran a proprement parler), a savoir celles de A.Y. Sigistani,
et, secondairement, du qidi Nu'min et de Ga‘far b. Mansiir al-Yaman afin, d’une part,
d’esquisser les principes du ta’wil ismaélien : nécessité d’accéder aux domaines spirituels
supérieurs, au monde de 1'Intellect, pour saisir le message coranique a sa source, ce qui
renvoie a la nécessité de I'imamat; d’autre part, de donner quelques exemples de cette
exégése A partir des images proposées par le Coran : la terre (désignant la science), le ciel (le
natig), les montagnes (les hugag), etc. En fait, ces exégéses varient beaucoup d’un auteur a
I’autre, ce qui n’est pas contradictoire pour les Ismaéliens qui professent la pluralité des
niveaux de compréhension du texte sacre. Comme} Pétude précédente ce chapitre représente
un exposé synthétique et clair, mais qui apporte peu d’éléments nouveaux a notre connaissance
de ’herméneutique ismaélienne.

11. Interprétation as revelation: the Qur’an commentary of Sayyid “Ali Muhammad Shirdzi, the
Bab (1819-1830), par B. Todd LAwsoN (Ottawa).

Aprés une narration de la courbe de vie du Bab et de son rapport avec I’enseignement
Sayhi, I’auteur énumére les principaux textes ou il commente des passages coraniques : la
Baqara, la Fatiha, et surtout son volumineux Tafsir sirat Yisuf. Il donne quelques échantillons
de cette exégése, dont la caractéristique essentielle est de discerner dans les versets coraniques
des annonces de sa propre venue, dans un style inspiré qui imite celui du Coran; ce qui suggére
combien ce commentaire du Coran s’apparente lui-méme a une nouvelle forme de révélation
divine.

12. Quranic exegesis in the malay world: in search of a profile, par Anthony H. Jouns (Canberra).

L’auteur vise & décrire l’apparition et le développement de 1’exégése coranique dans
I’Islam malais. Mais les textes concernés sont en fait fort rares, et surtout peu originaux,

BCAI 7 (1991) Rippin (A.) (éd.): Approaches to the History of the Interpretation of the Qur’an, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1990 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 23

constitués de traductions ou de paraphrases de commentaires classiques (al-Hazin, al-Galilayn
par exemple). 11 donne ensuite un apergu sur les tendances exégétiques modernes en Indonésie.
La personnalité¢ de I’Islam insulindien se détache apparemment fort mal des modéles arabes
et indo-musulmans; mais sans doute faut-il tenir compte, comme le souligne l'auteur, de
Pactivité orale en exégése, représentée trés partiellement et imparfaitement dans les ceuvres
écrites.

13. Qur’an recitation training in Indonesia: a survey of context and handbooks, par Frédérick
M. DenNNY (Boulder).

Aprés une description du systéme ‘d’enseignement du Coran et de sa pédagogie en
Indonésie, ’auteur décrit le contenu des manuels de tagwid qui y sont utilisés. Cette étude ne
manque pas d’intérét mais son rapport avec le théme général du volume apparait vraiment
mal.

14. Abi’l A'la Mawdidi’s Tafhim al-Qur’an, par Charles J. Apams (Montréal).

L’article trace a grands traits les principales caractéristiques du commentaire coranique
rédigé par le penseur et chef religieux indo-pakistanais. 1l souligne son objectif : écartant
tout commentaire strictement érudit, et ne s’arrétant pas & chaque verset, il visait & donner au
public de langue ourdoue moyennement cultivé un commentaire clair et précis sur ’essentiel
a comprendre du texte sacré. Fondé sur un libre igtihad, malgré son attachement de principe
au role exégétique du hadit, il insiste nettement sur le domaine de ’application de la Sari‘a,
qui constitue dans son optique ’essentiel de I’Islam, et évacue la dimension plus intérioriste
ou mystique. Curieusement, note l’auteur, les considérations proprement politiques sont
rares dans ce volumineux ouvrage. L’Islam a restaurer est celui de la Sari'a intégrale et
le contrdle du pouvoir politique ne semble pas ici la préoccupation premiére de 1’idéo-
logue.

Au total, le lecteur ne pourra s’empécher de ressentir quelques déceptions a la lecture de
ce volume. La plupart des contributions, sans &tre dénuées d’intérét en elles-mémes, sont trop
peu originales pour renseigner les spécialistes, tout en restant trop techniques pour pouvoir
satisfaire un vaste public. Leur méthodologie, dans I’ensemble, ne présente guére de changement
par rapport aux travaux de Goldziher. Sans doute ne fallait-il pas trop attendre de neuf de ce
colloque de Calgary, et y voir simplement « a modest start towards revealing the problems, the
texts, the approaches, the principles and the questions which underlie the field of study »,
comme le précise A. Rippin dans I’introduction au volume. Mais cette « modestie » méme met
en relief le retard pris par I’étude de I’exégése coranique par rapport & ampleur qu’acquiérent
les «sciences de la religion » ailleurs dans le monde.

Pierre LORY
(Université de Bordeaux 1II)

BCAI 7 (1991) Rippin (A.) (éd.): Approaches to the History of the Interpretation of the Qur’an, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

24 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 7

Mohamed TALBI, Maurice BUCAILLE, Réflexions sur le Coran, Paris, Seghers, 1989.
21 x 13,5 cm, 245 p.

L’avant-propos (signé M.B.) signale que cet ouvrage voudrait s’inscrire dans le cadre d'un
dialogue respectueux et constructif puisqu’il n’hésite pas a citer le texte méme de la Déclaration
du Concile Vatican II « sur les relations de I’Eglise avec les religions non chrétiennes ». L’éditeur
précise en sa présentation quelle est la part respective de chacun des deux auteurs. « Limitant
strictement les considérations qu’ils développent sur le Coran au contenu du Livre, tout a fait
indépendamment des problémes d’actualité, les deux auteurs traitent chacun d’aspects fort
différents : ’un fait part avant tout de ses préoccupations spirituelles et métaphysiques, 1’autre
présente une recherche qui est fonction de connaissances profanes modernes. Le P* Mohamed
Talbi, agrégé d’arabe, spécialiste de I’histoire musulmane médiévale, enseignant a la faculté
des lettres de Tunis, nous offre ses réflexions sur ce qu’est pour lui la nature du texte coranique,
réflexions qui doivent guider sa lecture en insistant tout spécialement sur les enseignements
relatifs a4 la vocation de I’homme dans 1’univers. Ses développements donnent une vue de la
réalit¢ d’un message spirituel sur lequel I'auteur appelle 4 méditer devant les conceptions
erronées répandues en Occident, dont I’actualité offre de regrettables exemples, comprenant
méme celles émises par certains islamologues. Le docteur Maurice Bucaille, préoccupé de longue
date par le sujet général de la compatibilité entre les enseignements des Ecritures et les connais-
sances scientifiques, n’eut initialement que la Bible a la disposition de son étude. Pour juger
du contenu du Coran de ce méme point de vue, il dut apprendre ’arabe. Il découvrit alors, a
sa lecture du Coran, des réflexions sur des phénoménes de la nature et des données sur I’histoire
religieuse qu’il confronta avec des faits diment établis par la science et des acquisitions
modernes relatives a certains aspects de ’histoire religieuse. » Ce double projet restreint d’emblée
la portée du titre lui-méme : le lecteur ne trouve en ce livre ni une mise 4 jour des derniéres
recherches concernant ’histoire critique de la composition et de la transmission du Coran, ni
méme une étude d’ensemble de son contenu qui puisse en renouveler la compréhension en
recourant aux sciences linguistiques et humaines d’aujourd’hui. On y parle peu d’exégése au
sens strict.

Le P* Md Talbi se propose de répondre a la question : « Comment un message révélé il
y a plus de quatorze siécles peut-il s’adresser & ’homme d’aujourd’hui? », d’ou le titre de sa
contribution Quelle clé pour lire le Coran? (13-154). Dépassant les questions de 1’objectivité
du Coran (15-19) et convaincu que « toute connaissance est une saisie de I’objet par un sujet »,
il se situe comme croyant pour qui «le Coran est, contenu et forme, I'utime Parole de Dieu
aux hommes, vérité et perfection, descendu sur le ¢ Sceau des Prophétes ’, transmetteur intégre
et fidéle du Message » : c’est dans ce cadre qu’il entend fournir « quelques clés pour une lecture
intelligente du Coran, pas toutes les clés, ni la clé», car pour lui «le Coran doit faire I’objet
d’une lecture plurielle ». Tout ce qu’il dit alors de Uimpératif coranigue (20-32) est trés vrai,
mais ne vaut que pour « les musulmans arabes » (les 80 % de musulmans non arabes n’auraient-ils
pas droit a d’autre preuve que celle de 1’i"¢az linguistique du Coran?). Les passages relatifs a
la premiére vision du Prophéte (81, 15-29) et a la deuxiéme (53, 1-18) sont commentés par bien
d’autres et I’A. n’hésite pas a affirmer qu’« aucun récit coranique n’est, stricto sensu, historique »,

BCAI 7 (1991) Rippin (A.) (éd.): Approaches to the History of the Interpretation of the Qur’an, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



