198 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

Yves MARQUET, La philosophie des alchimistes et I’alchimie des philosophes — Jabir ibn
Hayydn et les « Fréres de la Pureté ». Paris, Maisonneuve et Larose, 1988. 16 X 24 cm,
140 p.

Dans le présent ouvrage, Y.M. s’est attaché a effectuer une mise en paralléle entre les
Rasa’il Thwan al-Safa’ et le vaste corpus attribué 4 Gabir ibn Hayyan. La confrontation était
tentante et, d’une certaine maniére, s’imposait. Ces deux ceuvres se rejoignent a la fois par leur
ampleur, leur ambition d’exposer un savoir encyclopédique, leur mode de composition, la date
de leur(s) rédaction(s) progressive(s), leur orientation ultra-chiite enfin. L’entreprise de
comparaison esi trés malaisée cependant, car les deux séries de traités ont adopté des démarches
trés différenciées, s’ignorent mutuellement et maintiennent de plus leurs origines et leurs buts
profonds dans une obscurité voire un mystére que le chercheur contemporain aura grand mal
a dissiper.

La philosophie des alchimistes se compose en fait de quatre études distinctes d’inégale
importance:

— Dans la premiére (p. 10-14), Y.M. reléve une dizaine de titres cités en référence dans les
R.IS., identiques a ceux de traités gabiriens. Il y voit la preuve que les LS. ont utilisé des ccuvres
de Gabir comme 1’une de leurs sources. Nous serons pour notre part moins affirmatif sur cette
conclusion. Aucun indice, dans les R.I.S., ne permet d’attribuer ces titres a Gabir, qui n’y est
du reste jamais mentionné. Les traités gabiriens portant le méme intitulé sont tous perdus,
aucune vérification de contenu ne peut donc étre effectuée. Enfin, la banalité de ces titres
(K. al-tibb, K. al-hayawan, K. al-nabdt, K. al-ahgar) permet de penser a bien d’autres auteurs
présumés, voire, dans certains cas, & des renvois internes aux R.I.S.

— La deuxi¢me partie est consacrée & « L’alchimie chez les Ihwén as-Safd’ ». L’A. y passe
en revue les passages des R.1.S. relatifs a la minéralogie et a 1’alchimie (p. 16-41), en les résumant
a chaque fois. L’exposé est utile pour qui chercherait a connaitre les enseignements des I.S. sur
ces points précis sans passer par la lecture de chapitres entiers souvent longs et comportant de
nombreux excursus. On peut regretter toutefois I’absence d’exposés de synthése permettant
par la suite au lecteur d’aborder la comparaison avec un corpus Jabirien encore plus diffus.
"P. 44-66, Y.M. aborde les conceptions respectives des R.I.S. et du C.G. dans le domaine des
« Balances » : la numérologie d’origine musicale et appliquée aux sciences naturelles est ’objet
de pages riches en informations, soulevant de passionnants problémes de cosmologie, et suggérant
I’existence latente d’une « méta-philosophie » traduite par des rapports numériques, ou les LS.
et les auteurs gabiriens auraient investi, de facon notablement différente du reste, leurs intuitions
les plus intimes et profondes sur la structure de notre univers.

— La troisiéme partie, « Vues philosophiques comparées de Jabir et des Ihwin as-Safd’»
aborde la zone essenticlle du théme de 1’ouvrage, le paralléle proprement dit entre les pensées
respectives des deux ceuvres. Y.M. y énumeére, les unes a la suite des autres, les données principales
de la cosmogenése dans les R.LS. et le C.G. : origine du monde dans les premie¢res €émana-
tions (de type néo-platonicien dans les deux cas), puis formation progressive des mondes des

BCAI 6 (1989) Y. Marquet: La philosophie des alchimistes et I'alchimie des philosophes. Jabir ibn Hayyan et les «Fréres de la Pureté», recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 199

sphéres et du milieu terrestre, interaction des quatre éléments enfin au niveau du monde
sublunaire.

La encore, I’alignement successif de données partielles n’aboutit pas & des conclusions trés
nettes, sinon que « la pensée philosophique de Jabir est relativement trés éloignée de celle des
lhwan, qui, elle, est proche de celles de Farabi et des faldsifa» (p. 94).

Cette difficulté a tracer les lignes de force d’une véritable comparaison tient a notre sens a
la différence essentielle dans le role et le maniement du langage dans les R.I.S. et le C.G. Les
1.S. proposent un exposé doctrinal, philosophique, qu’ils veulent construit et cohérent, et le
destinent 2 des lecteurs cultivés qui ne sont pas acquis a priori a ’ésotérisme batinien. Le C.G.
s’adresse 4 un public d’alchimistes ou de gens adonnés a des degrés divers aux sciences occultes.
Son discours n’est donc qu’occasionnellement philosophique. 1l est le plus souvent plurivoque
voire codé, faisant une large part a 1’allégorie et parfois au symbole, et de plus volontairement
contradictoire : le monde caché qu’il entend évoquer est en effet, selon lui, insaisissable par
le seul raisonnement discursif. C’est & éveiller une maniére d’intuition, d’illumination intéricure
qu’est destiné le maniement souvent déroutant du discours gabirien. Y.M. a pressenti cette
question de la nature et du role du langage (p. 69-70), mais n’a pas pour cela modifié sa
démarche comparatiste, continuant a lire le C.G. comme s’il constituait un exposé doctrinal
univoque. Intéressé au « comment » du travail alchimique et de la salvation gnostique (noté
par Y.M. d’ailleurs p 83 et p. 91), le C.G. ne présente en outre de cohérence interne qu’a
partir du moment ol le lecteur délaisse la question du « pourquoi» de ces assertions. Ainsi,
a titre d’exemple, les « personnes spirituelles » (p. 73 et suiv.) ne se définissent-elles pas
comme des éléments d’une cosmologie, mais comme des étapes de I’évolution de I’dme dans
la découverte de sa vraie nature. C’est dans cette perspective que les développements du
K. al-baht, du K. al-hamsin et du K. al-iStimal les concernant acquiérent leur portée et leur
sens réels.

— La quatriéme et derniére partie, elle, concerne la pensée religieuse de Gabir. Il n’y est
guére question des I.S., dont Y.M. estime sans doute avoir suffisamment prouvé les positions
ismaéliennes (bien que ce point de vue, on le sait, soit loin de faire I'unanimité). On retrouve
dans ce chapitre les idées que Paul Kraus exposait il y a une cinquantaine d’années (1930, 1942,
1944) sur le caractére ismaélien des écrits gabiriens, et qui sont malheureusement la partie la
plus fragile et contestable de son ceuvre scientifique, au demeurant remarquable. Y.M. reprend
intégralement ces positions, adoptant méme comme point de départ indiscuté de ses dévelop-
pements cet «ismadlisme » de Gabir. Or cette hypothése, loin d’étre prouvée, n’est en fait guére
défendable 4 la lecture attentive des textes dont nous disposons. La préséance attribuée au
“Ayn (CAl) sur le Mim (Muhammad), la structure de la hiérarchie ésotérique en 55 grades ou
les passages sur la réincarnation nous éloignent fort de 1’ismaélisme fatimide. Mais surtout,
la reconnaissance de 'imamat de Misa al-Kazim aprés la mort du 6° Imam Ga‘far al-Sadiq
est radicalement incompatible avec toute forme d’ismaélisme, si hérétique qu’elle puisse étre.
Y.M: y voit la citation d’un point de vue duodécimain (p. 118); mais le texte arabe (K. al-
hamsin, éd. Kraus, p. 499) est sans équivoque, c’est bien Gabir qui professe cette opinion,
et nulle mention implicite ou explicite n’est faite des imamites itnd “asSariyya.

BCAI 6 (1989) Y. Marquet: La philosophie des alchimistes et I"alchimie des philosophes. Jabir ibn Hayyan et les «Fréres de la Pureté», recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

200 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

Aucune mention du mouvement ismaélien proprement dit n’apparait dans ’ensemble du
C.G. Les quelques allusions a des phénomeénes astronomiques que P. Kraus et Y.M. veulent
appliquer a I’avénement des Fatimides ou & un soulévement carmate (cf. p. 125-129) sont beaucoup
trop symboliques et vagues pour constituer des arguments sérieux. Quant 4 la mention plut6t
dépréciative des Carmates (K. al-ibrag, éd. Kraus, p. 72), Y.M. se borne & en dire : « Il est évident
que I’expression a été interpolée par un copiste hostile aux Ismailiens en général » (p. 96). Une
telle attitude nous semble peu scientifique; méme si ce passage est génant pour I’A. voulant
démontrer que les auteurs du C.G. appartenaient & un mouvement proche des Carmates, dérivé
comme le leur des Mubarakiyya (p. 133), rien ne permet de voir dans ce texte une interpolation.
Il s’insére en fait trés naturellement dans la vision hermétisante professée par Gabir sur les rapports
entre I’homme et le cosmos. La vision ultra-chiite des auteurs gabiriens, leurs doctrines, nombre
de leurs concepts et symboles sont certes communs ou apparentés & ceux de I’ismaélisme (mais
également, et plus encore peut-étre, a ceux du nusayrisme ou de I’ishaqisme); mais cela ne suffit
en aucun cas a prouver leur adhésion & ce mouvement. Leur ceuvre est entiérement tendue vers
une réalisation individuelle de type gnostique, et semble, dans 1’état actuel de nos connaissances,
fonciérement apolitique, a U'instar du nusayrisme notamment.

Ici apparait un autre contresens inséré dans ce chapitre. Le personnage archétypal proposé
par Gabir comme aboutissement de effort de compréhension du disciple alchimiste est
I’Orphelin, al-Yatim. Mais celui-ci n’est aucunement !’initiateur de 1’Imam ou une appellation
voilée d’al-Hadir, comme le suggére Y.M. (p. 110, 115, 125, 132). L’expression tarbiyat al-Imam
(K. al-hamsin, p. 491) signifie au contraire qu’il est éduqué par I’Imam, étant son éléve direct,
sans intermédiaire. C’est ce que souligne d’ailleurs expressément l’introduction du X, al-Halil
(p. 81) : « Nous avons déja fait état (dans des livres précédents) des qualités propres a 1’Orphelin,
et avons dit que I’Orphelin est instruit par I'Imam, qu’il est son délégué (n@’ib) et le remplace
aprés (sa disparition?) (gama maqama-hu ba'da-hu). »

La conclusion générale (p. 130 sq.) est mesurée : I.S. et auteurs gabiriens appartiennent
a des milieux, et professent des idées, fort différents; d’éventuels rapports historiques entre eux
n’ont pu €tre que trés marginaux. L’ensemble de 1’ouvrage laissera toutefois le lecteur sur sa
faim. Il n’aura guére rencontré les analyses ou synthéses nouvelles qu’il pouvait attendre, ni
I'exploitation de matériaux récents. Le livre ne fait ainsi aucune mention des textes Zabiriens
¢dités en 1984 et 1985 dans le Z.G.A.1.W. par M."A. Abi Rida (dont le K. al-Halil évoqué plus
haut, qui est d’une importance toute particuliére pour cerner les positions chiites de Gabir),
et en 1986 par F. Sezgin (la totalité du K. al-sab‘in, du ms. Hiis. Celebi n°® 743 publié en fac-similé).
Toutefois, plusieurs développements pourront constituer d’utiles étapes vers une synthése plus
large dans ce domaine de I’histoire de la pensée scientifique dans le Moyen Age arabo-musulman.
En ce sens, les difficultés & comparer une ceuvre rigoureuse et systématique comme les RILS.
au fluide et insaisissable corpus gabirien fait ressortir plus encore I’originalité de ces deux
compositions qui manifestent, chacune a4 sa maniére, la richesse philosophique, scientifique et
spirituelle de I'ultra-chiisme aux IIIs-IV¢/IX®-X*® siécles.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux I1I)

BCAI 6 (1989) Y. Marquet: La philosophie des alchimistes et I'alchimie des philosophes. Jabir ibn Hayyan et les «Fréres de la Pureté», recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 201

Subhi HAMMAMI, Kitab al-qulang li-Abi Zakariyya al-Razi. Alep, Institute for the
History of Arabic Science, 1983. 27 x 20 cm, 274 p.

Le présent ouvrage du D* S. Hammami est une des publications scientifiques réalisées sous
I’égide de I'Institut d’Histoire des sciences de 1’université d’Alep. Comme le titre I’indique, il
s’agit de I’édition du Livre de la coliqgue du célébre médecin arabe Abl Zakariyya al-Razi
(m. 313/925) qui est considéré comme un des plus grands cliniciens médiévaux et dont les ceuvres
— a Dinstar de son Hawi fi I-tibb, Liber continens — faisaient autorité, non seulement dans le
domaine arabo-musulman, mais aussi en Occident latin. Sa contribution majeure a consisté
a mettre ’accent sur I'importance de 1’observation clinique. Le Kitdb al-gitlang est un de ses
traités mineurs, mais il est intéressant a plus d’un titre. Il est le prototype de ces exercices
didactiques auxquels les grands médecins aimaient 2 se livrer, 4 telle enseigne qu’Ibn Sini congut
un pareil traité en vers — son Urgiza fi I-tibb — poussé en cela par des préoccupations mnémo-
techniques. Ajoutons que ces brefs traités constituaient certainement la matiére de leurs legons
ou leur réponse a des «interpellations » venant d’émules. Par ailleurs, le Kitab al-gitlang est le reflet
de l’intérét que portaient les cliniciens des X¢/XI® siécles & cette maladie, et & ses signes
prodromiques. Transposé en médecine moderne, le terme gilang désignerait tout a la fois la
colique, la péritonite, 1’occlusion intestinale, la colique néphrétique et toutes les affections
abdominales causant de violentes douleurs et des troubles du transit intestinal avec volvulus.

L’¢dition de S. Hammami comprend une introduction (p. 5-18), fort utile, sur les différentes
acceptions du mot gilang — du grec kélon et pourvu d’un suffixe persan — et son évolution
au cours des siécles. L’auteur insiste sur la prudence qui doit présider 3 toute étude sémantique
de ce type afin d’éviter les anachronismes, malheurecusement encore trop fréquents en histoire
de la médecine. Puis vient une description des différents manuscrits sur lesquels S. Hammami
s’est appuyé pour éditer son texte selon une démarche méthodologique rigoureuse : trois
manuscrits de Téhéran, un de la Bodléenne, un de Cambridge, un de Leiden, un d’Ayasofia.

Et il apparait qu’al-Razi n’a pas attendu la rédaction de son K. al-giilang pour aborder ce
cas pathologique qu’il traite, par ailleurs, longuement dans son Hawi et dans le K. al-tagsim
wa-l tasgir. Mais le contenu du Kitab al-gilang, avec sa classification des divers aspects de la
maladie et ses formes cliniques étudiées en détail, laisse A penser qu’il s’agit 12 de ce que nous
appellerions aujourd’hui un travail de commande. L’édition du texte d’al-Razi (p. 27-141)
est présentée avec, en vis-a-vis, sa traduction en frangais, ce qui, du point de vue méthodologique,
est louable et appréciable au niveau pratique. Fidéle a sa doctrine, al-Razi donne le ton dés les
premiéres lignes, en niant la pertinence des analyses de ses prédécesseurs en la matiére, ceux-ci
ayant privilégié, 4 tort, la description du mal au détriment de sa thérapeutique. Il se livre
ensuite & une description des symptomes de la maladie par rapport & des affections voisines
(chap. 2 a 7).

Puis il évoque les traitements possibles en fonction de la nature du mal (chap. 8), établit un
formulaire propre au gilang (chap. 9 & 14) : purgatifs, lavements, suppositoires, fomentations,
bains de siége, empldtres, carminatifs, et préconise un régime alimentaire préventif (chap. 15).
Il termine son traité par une étude des causes de la maladie et de ses signes prodromiques
(chap. 16 a 13).

BCAI 6 (1989) Y. Marquet: La philosophie des alchimistes et I'alchimie des philosophes. Jabir ibn Hayyan et les «Fréres de la Pureté», recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



