1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 195

détaille la chronologie d’un auteur arabe du XIII® siécle, contenue dans un traité transmis en
éthiopien... Il n’est pas possible de rendre compte de tout dans le détail, disons simplement que
I’historien des sciences exactes trouvera la des questions a critiquer peut-&tre, peut-€tre aussi
a poursuivre.

Régis MORELON
(C.N.R.S., Paris)

GABIR IBN HAYYAN, Tadbir al-iksir al-a'zam — L’élaboration de 1élixir supréme.
(Quatorze traités de Gabir Ibn Hayyan sur le grand ceuvre alchimique.) Textes
édités et présentés par Pierre Lory. Damas, I.LF.E.A.D., 1988. 17,5 X 24,5 cm,
22 4 10 + 191 p.

JABIR IBN HAYYAN, Dix Traités d’alchimie. Les dix premiers traités du Livre des Soi-
xante-dix, présentés, traduits de [’arabe et commentés par Pierre Lory. Paris, Sindbad,
1983. In-8°, 318 p.

Le volume édité & Damas contient le texte arabe des quatorze traités choisis par P. Lory dans
le cadre de son étude. L’édition de tels textes est trés importante dans la mesure ou le corpus
des écrits attribués a Gibir a été composé a la période charniére entre I’hellénisme tardif et
I’essor de la culture arabe; le développement de ’alchimie en langue arabe, dont il s’agit dans
ces traités, a été alors confronté a des problémes de vocabulaire et de structure linguistique,
et I’accés aux textes originaux est irremplagable.

La préface frangaise de ce volume reprend rapidement le contenu des traités et le probléme
de Pattribution & Gabir de ce célébre corpus, aprés les travaux de Kraus sur le sujet, et la préface
arabe insiste surtout sur la compréhension globale par Pierre Lory des textes qu’il présente.
L’édition elle-méme du texte occupe évidemment la majeure partie de 1’ouvrage, et en constitue
P’intérét principal.

P.L. a utilisé six manuscrits pour 1’établissement de son texte. Il renvoie a sa thése dactylo-
graphiée pour la description de ces différents témoins et pour les principes d’édition qu’il a
adoptés dans le cadre de ce travail. Il aurait fallu au moins résumer les deux cents pages du
travail indiqué pour que 1’on soit convaincu de la qualité du texte proposé et des critéres adoptés
dans le choix des variantes. Lorsque 'on connait ’original de la thése, on sait que le travail
est sérieux, mais il aurait fallu que ’imprimé s’en soit fait I’écho, mé&me de fagon succincte, dans
la mesure ou il est important que 1’édition imprimée des textes arabes anciens présente toutes
les garanties nécessaires et que la méthode suivie y soit explicite.

Cette réserve, non négligeable, ne supprime en rien 'intérét de la publication. Le domaine
de I’alchimie arabe demande encore un grand travail de dépouillement et d’analyse, et c’est
a partir des études analogues a celle-ci qu’il sera possible d’avancer. Dans 1’apparat critique
du texte lui-méme, ne sont retenues que les « variantes significatives », ce qui se défend en partie
dans le cadre d’une publication de ce type; les index contiennent les personnages, les ccuvres
citées et le vocabulaire des termes techniques d’alchimie. La compétence de P.L. en langue

BCAI 6 (1989) Jabir ibn Hayyan: Dix traités d’alchimie. Les dix premiers traités du Livre des Soixante-dix, trad. P. Lory, recensé par S. Matton et R. Morelon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

196 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 6

arabe lui permet de proposer un texte linguistiquement trés cohérent, dont les chercheurs en
alchimie arabe devront désormais tenir compte.

Dans sa traduction francaise I’A. explique son choix des dix premiers livres du K. al-sab‘in
par le fait que cette premiére décade constituerait une sorte de cadre introductif & I’ensemble
du traité, présentant les principes généraux et les principales étapes du grand ceuvre alchimique.
C’est, aprés des considérations sur les diverses approches de I’alchimie, 2 situer la place de cette
derniére dans I’Islam médiéval que s’attache d’abord I’A. dans son introduction. L’alchimie
jouit alors d’un statut ambigu, similaire & celui qu’elle avait dans 1’Occident latin : considérée
par les alchimistes eux-mémes comme étant « la philosophie tout entiére » (Jabir), voire «la
seeur de la prophétie » (Jaldaki), elle est en revanche critiquée par des milieux rationalisants
qui, comme Ibn Khaldoun, la rapprochent de la magie et lui reprochent son langage énigmatique
qui constituerait une protection contre la désapprobation des lois religieuses. L’A. observe que
dans la mesure ol elle prétend & une « découverte du divin au ceeur méme du sensible »,
I’alchimie pouvait en effet paraitre diminuer « le role du texte sacré, du rite efficace ou de 1’acces
aux mondes des Intelligibles », mais que, de maniére générale, « I’alchimie n’a pas été considérée
comme un courant d’opposition ouverte a I'Islam officiel, ni méme comme une pratique qui
lui soit radicalement inassimilable ». Il n’y eut en tout cas pas d’affrontement ouvert entre les
alchimistes et les docteurs de la loi, mais simplement une marginalisation progressive.

Le corpus jabirien tient une place centrale dans cette alchimie arabe. L’A. rappelle les diverses
théses émises sur son ou ses auteurs : pour Kraus, il s’agit d’ouvrages apocryphes composés
par une école d’alchimistes chiites aux environs de 1’an 300/912, tandis que pour Sezgin (dont
P’argumentation est « fragile et peu convaincante ») I’auteur du corpus serait bien Jabir ibn Hayyan,
qui aurait vécu de 107/725 4 193/812; une thése intermédiaire est soutenue par T. Fahd, H. Nasr,
M.Y. Haschmi, selon laquelle Jabir aurait bien vécu a I’époque de I’Ilman Ja‘far, mais n’aurait
été 'auteur que d’un nombre limité de traités. L’A. observe contre Kraus, qui juge que le corpus
n’a pu voir le jour qu’a partir de la fin du III/VIII® siécle en raison notamment de ses doctrines
ismaéliennes, que «la plupart des rapprochements entre les thémes jabiriens et les doctrines
ismaéliennes sont assez surprenants et arbitraires. Car s’il est hors de doute que le Corpus
jabirien est né dans des milieux ésotéristes ultra-chiites, il apparait d’autre part qu’il ne peut
s’agir de I'ismaélisme stricto sensu, notamment d’aprés la position prise par le traité jabirien
K. al-khamsin sur la question de la succession de Ja‘far al-Sadiq qui avait déchiré le mouvement
imamite et du fait de la préséance attribuée au “Ayn sur le Mim dans le ternaire des hypostases
du béitinisme » (p. 47). Cependant I’A., qui reconnait qu’il est difficile de reculer de beaucoup
les dates de rédaction proposées par Kraus, s’en tient & des conclusions prudentes : « Un
personnage du nom de Jabir ibn Hayyan a pu exister, et a peut-&tre vécu en Arabie ou en Irak
au II°/VIII® siécle. Il n’est pas impossible non plus qu’il ait rédigé quelques éléments de certains
traités qui lui seront attribués dans leur entiéreté plus tard. » Mais « I’essentiel du corpus jabirien
semble avoir été I’ceuvre de toute une école » active aux III°/IX® et IVS/X® siécles. Au demeurant,
ces questions lui paraissent « secondaires pour [son] propos » et il rejoint I’opinion d’H. Corbin
pour qui « Jabir est plus que son personnage historique, le Glorieux est I’archétype; y eut-il
plusieurs rédacteurs du Corpus, chacun avait a reprendre, authentiquement sous le nom de Jabir,
la geste de 1’archétype ».

BCAI 6 (1989) Jabir ibn Hayyan: Dix traités d’alchimie. Les dix premiers traités du Livre des Soixante-dix, trad. P. Lory, recensé par S. Matton et R. Morelon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 197

Le Livre des LXX témoigne de cette pluralité de rédactions. Malgré 'ordre clairement
annoncé de ses parties et la répartition logique de ses chapitres, il présente un caractére « diffus »,
souligné par Kraus, tant dans son ensemble qu’au sein de chaque livre, quoique dans une moindre
mesure. L’A. distingue trois séries de textes a I’intérieur de chacun de ces livres :

1° « Des passages de caractére purement opératoire, consacrés exclusivement a la description
d’opérations matérielles », passages qui présentent une grande régularité textuelle dans les
manuscrits.

2° « Des développements théoriques, qui sont introduits soit comme des controverses entre
I’auteur et un hypothétique contradicteur, soit comme des explications fournies telles quelles
par D’auteur ».

3° « Des notices bibliographiques ° encadrant > les textes proprement dits et les liant entre
eux par des correspondances parfois réelles, parfois aussi factices ».

Cette structure révélerait trois couches rédactionnelles :
A. Un noyau primitif, portant sur des procédés techniques et datant du III¢/IX® s.

B. Des gloses et des commentaires « expliquant le ¢ pourquoi ’ et le ‘ comment ’ des données
brutes », et introduisant « les premiers principes de la Théorie de la Balance, comme élucidation
finale des données de 1I’Buvre ».

C. Des notices bibliographiques liées a4 une entreprise de classement des textes, rédigées vers
la fin du III¢/IX® s. par un ou plusicurs auteurs chiites.

Selon 1’A., ces trois couches ne révéleraient aucune contradiction dans leur visée ni dans leur
contenu, ce qui infirmerait ’analyse de Kraus qui discernait une évolution depuis une alchimie
essentiellement expérimentale vers une alchimie de plus en plus spéculative et imprégnée d’idées
ultra-chiites.

L’A. explique lui-méme que son « étude vise un systéme de pensée, et n’a pas ’ambition de
s’appesantir sur 1’aspect matériel, chimique des traités de Jabir », encore qu’il étudie (p. 79-95)
certains éléments du travail matériel : appareils de distillation, vaisseaux, lutage, poids. Elle
se situe en effet davantage dans I’approche psychologique de Jung et phénoménologique de
Corbin, que dans celle, purement historique, de Kraus, ce qui conduit & une lecture plus symbolique
que technique des termes et des procédés (la réticence de I’A. & entendre au sens propre la
constitution de 1’élixir par distillations de substances animales en est un frappant exemple) et
a une distinction peut-&tre excessive entre alchimie et spagirie, terme qui, il faut le rappeler,
n’existe pas dans I’alchimie arabe et ne fut introduit dans 1’alchimie occidentale qu’au XVI© siecle
par Paracelse, pour désigner 1’alchimie elle-méme.

Sylvain MATTON et Régis MORELON
(C.N.R.S., Paris)

13 A

BCAI 6 (1989) Jabir ibn Hayyan: Dix traités d’alchimie. Les dix premiers traités du Livre des Soixante-dix, trad. P. Lory, recensé par S. Matton et R. Morelon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

198 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

Yves MARQUET, La philosophie des alchimistes et I’alchimie des philosophes — Jabir ibn
Hayydn et les « Fréres de la Pureté ». Paris, Maisonneuve et Larose, 1988. 16 X 24 cm,
140 p.

Dans le présent ouvrage, Y.M. s’est attaché a effectuer une mise en paralléle entre les
Rasa’il Thwan al-Safa’ et le vaste corpus attribué 4 Gabir ibn Hayyan. La confrontation était
tentante et, d’une certaine maniére, s’imposait. Ces deux ceuvres se rejoignent a la fois par leur
ampleur, leur ambition d’exposer un savoir encyclopédique, leur mode de composition, la date
de leur(s) rédaction(s) progressive(s), leur orientation ultra-chiite enfin. L’entreprise de
comparaison esi trés malaisée cependant, car les deux séries de traités ont adopté des démarches
trés différenciées, s’ignorent mutuellement et maintiennent de plus leurs origines et leurs buts
profonds dans une obscurité voire un mystére que le chercheur contemporain aura grand mal
a dissiper.

La philosophie des alchimistes se compose en fait de quatre études distinctes d’inégale
importance:

— Dans la premiére (p. 10-14), Y.M. reléve une dizaine de titres cités en référence dans les
R.IS., identiques a ceux de traités gabiriens. Il y voit la preuve que les LS. ont utilisé des ccuvres
de Gabir comme 1’une de leurs sources. Nous serons pour notre part moins affirmatif sur cette
conclusion. Aucun indice, dans les R.I.S., ne permet d’attribuer ces titres a Gabir, qui n’y est
du reste jamais mentionné. Les traités gabiriens portant le méme intitulé sont tous perdus,
aucune vérification de contenu ne peut donc étre effectuée. Enfin, la banalité de ces titres
(K. al-tibb, K. al-hayawan, K. al-nabdt, K. al-ahgar) permet de penser a bien d’autres auteurs
présumés, voire, dans certains cas, & des renvois internes aux R.I.S.

— La deuxi¢me partie est consacrée & « L’alchimie chez les Ihwén as-Safd’ ». L’A. y passe
en revue les passages des R.1.S. relatifs a la minéralogie et a 1’alchimie (p. 16-41), en les résumant
a chaque fois. L’exposé est utile pour qui chercherait a connaitre les enseignements des I.S. sur
ces points précis sans passer par la lecture de chapitres entiers souvent longs et comportant de
nombreux excursus. On peut regretter toutefois I’absence d’exposés de synthése permettant
par la suite au lecteur d’aborder la comparaison avec un corpus Jabirien encore plus diffus.
"P. 44-66, Y.M. aborde les conceptions respectives des R.I.S. et du C.G. dans le domaine des
« Balances » : la numérologie d’origine musicale et appliquée aux sciences naturelles est ’objet
de pages riches en informations, soulevant de passionnants problémes de cosmologie, et suggérant
I’existence latente d’une « méta-philosophie » traduite par des rapports numériques, ou les LS.
et les auteurs gabiriens auraient investi, de facon notablement différente du reste, leurs intuitions
les plus intimes et profondes sur la structure de notre univers.

— La troisiéme partie, « Vues philosophiques comparées de Jabir et des Ihwin as-Safd’»
aborde la zone essenticlle du théme de 1’ouvrage, le paralléle proprement dit entre les pensées
respectives des deux ceuvres. Y.M. y énumeére, les unes a la suite des autres, les données principales
de la cosmogenése dans les R.LS. et le C.G. : origine du monde dans les premie¢res €émana-
tions (de type néo-platonicien dans les deux cas), puis formation progressive des mondes des

BCAI 6 (1989) Jabir ibn Hayyan: Dix traités d’alchimie. Les dix premiers traités du Livre des Soixante-dix, trad. P. Lory, recensé par S. Matton et R. Morelon
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



