1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 189

quarantaine de lettres de dirigeants et de correspondants de cette confrérie, écrites au Tchad
entre 1898 et 1902 » (p. 7). Pour la plus grande joie des arabisants ou islamisants, les 38 lettres
sont reproduites dans leur forme originale, en fin d’ouvrage. Ces lettres, saisies a Bir Alali,
concernent la correspondance regue a la zawiya par son dirigeant, al-Barrani, d’origine
« libyenne » mais dont « la biographie reste a faire » (p. 85). Beaucoup de ces lettres proviennent
de Sidi Muhammad al-Mahdi, fils et successeur du fondateur de la Sanisiyya, installé dés 1899
«a Gouro, au pied du Tibesti ». La traduction révisée de ces lettres, leurs commentaires,
apportent des informations de premiére main sur la vie quasi quotidienne d’une petite zawiya
pilotée par des cadres étrangers au pays, s’appuyant pour partie sur le groupe arabophone des
Awlad Sulayman et pour partie sur des groupes de réfugiés Touareg venant de I’ouest. L’analyse
s’attache autant aux questions religieuses de la Saniisiyya et, au-deld, de toute fariga, qu’aux
problémes de son organisation politique puis, par la force des choses, de sa mise en défense.
A coté de I’apport historique proprement dit, on appréciera particuliérement la démythification
de la Santsiyya qu’impose & nos esprits la vision de la vie fragile, prosaique, aux moyens
dérisoires, d’une de ses zawiyas.
Constant HAMES
(C.N.R.S., Paris)

Islam et sociétés au sud du Sahara. Paris, Maison des sciences de ’homme, 1987 (« Notes
et documents », Cahiers annuels pluridisciplinaires, n° I). 212 p.

Ce cahier est le premier d’une collection proposée par le « Programme Islam tropical » de
Ja Maison des sciences de 1’homme, qui associe divers chercheurs africains, anglo-saxons et
francais. Il comprend une bréve introduction au programme « Islam tropical », par Jean-Louis
TRIAUD, et trois parties, intitulées : Etudes et biogfaphies (p. 12-82), Informations et programmes
en cours (p. 84-120) et Références et comptes rendus (p. 123-212).

La premiére partie se compose de sept communications de quatre a onze pages. D. ROBINSON
évoque, en premier lieu, la biographie d’un marabout, érudit et arabisant, du Fouta Toro :
Shaikh Musa Kamara, qui s’est signalé par ses initiatives libérales et pro-francaises au cours
des années 1920, 4 une époque ol le Sénégal se trouvait agité par divers courants d’opposition
islamique, dont celui de la Tijaniyya d’al-H4jj Umar Tall. En second lieu, J.O. HUNWICK évoque
la naissance d’un courant « néo-wahhabite » au Nigeria du sud, en pays yoruba, région trop
souvent considérée comme située a 1’écart de I’Islam et livrée a ses traditions religieuses ou au
christianisme. En fait, son étude porte sur un personnage de lettré, fondateur d’un Centre de
formation arabe, & Agégé : Al-HAjj Adam Al-Ilari. Cet activiste islamiste dénonce 1’état de
«jahiliya» qui caractérise & ses yeux la société musulmane nigériane et qui se manifeste
notamment par le primat de I’ethnicité, les dépenses somptuaires de mariage ou de funérailles",
la mise a 1’écart des filles de I’instruction, le planning familial, I’'usage par la médecine de substances
« impures » ou les scarifications. Le courant qu’il représente est significatif de 1’évolution actuelle
du pays yoruba, terre pionniére de 1’Islam, partagé entre ses traditions, le christianisme et P’Islam.
Puis. Christian COULON, auteur d’une thése de science -politique sur le mouvement confrérique

BCAI 6 (1989) Collectif: Islam et sociétés au sud du Sahara, recensé par G. Nicolas
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

190 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

sénégalais, nous fait part de sa visite a trois universités nord-nigérianes : Zaria, Kano et Sokoto,
ou il a rencontré de « nouveaux ‘ulamas ». Il s’agit d’universitaires enseignant les disciplines
arabes et islamiques au sein de ces établissements voués a la diffusion d’une formation d’inspiration
occidentale. De 13, ces intellectuels épris de rigueur s’en prennent aux positions des sultans et
émirs, des «vieux turbans» ou de « marabouts» marginaux, tel Muhammadu Marwa, dit
Maitatsine, qui entraina des milliers de jeunes musulmans dans un «jihad » sanglant, de
1980 & 1984. S’appuyant sur les écrits des auteurs du «jihad » du XIX® siécle, dont est né le
« caliphat » de Sokoto, ils forment une nouvelle génération de musulmans qui s’emploient a
« rénover ’Islam », dans un contexte ou les manipulations politico-religieuses mettent en cause
le devenir d’un pays de cent millions d’habitants. G. PRUNIER évoque ensuite I’évolution de
la société musulmane ougandaise depuis I'irruption sur la scéne politique de ce pays et 1’échec
du général Idi Amin Dada. II note que la situation des musulmans ougandais, toujours
minoritaires, est moins marginale de nos jours qu’antéricurement. Le méme auteur évoque,
dans une seconde communication, le « parcours du général Amin Dada, cet agent religieux ’
trés particulier ». Puis F. CONSTANTIN nous livre une analyse du développement de I’Islam
« négro-africain » est-africain, dans laquelle il souligne, d’une part, le réle des confréries, en
tant que structure d’islamisation et d’encadrement des musulmans du continent, dans leur effort
pour s’émanciper des autorités arabes de Zanzibar, des lettrés de la cdte et des « Asiatiques »
chiites et, d’autre part, le réle joué par les femmes au sein de ces confréries. Le groupe féminin,
« groupe dominé », semble avoir trouvé dans les confréries, en tant que structure de contestation,
un « espace d’initiative » correspondant a leur « exigence de promotion ». Knut S. VICKeR et
R.S. O’raHEY font enfin état des relations de maitre & disciple qui se sont établies entre deux
lettrés dont ’influence a été grande dans le Sahel oriental, a savoir le shaikh Ibn Idriss et
al-Sanusi, fondateur de la confrérie sanoussiste, dont on connait le réle politique au Niger, au
Tchad et au Sahara libyen, 4 la fin du XIX*® siécle et jusqu’en 1916.

La seconde partie juxtapose une série d’informations concernant divers colloques, programmes
ou projets touchant a la question de I’Islam africain : présentation d’un Comité pour 1’étude
comparative des sociétés musulmanes, créé en 1985 aux U.S.A.; d’un colloque pour 1’étude
des littératures africaines ayant eu lieu a Paris en octobre 1985; d’un projet d’élaboration d’un
dictionnaire biographique des savants et grandes figures du monde musulman périphérique,
présenté par P. LABROUSSE, assorti de considérations touchant a sa partie concernant 1’Afrique
occidentale et centrale, par J.-L. TRIAUD; d’une recherche sur Ahmad ibn Idriss, déja évoqué,
entreprise 4 ’université de Bergen; d’un projet d’étude sur ’ceuvre, notamment politique,
d’al-H4jj Umar Tall, déja nommé, par D. RoBINsON; du programme de recherche de la S.0.A.S.
sur le soufisme en Afrique au XVII® siécle; d’un catalogue provisoire des manuscrits arabes
en Mauritanie; de considérations sur la rédaction des catalogues de manuscrits; de réunions
tenues en Algérie et & Bamako, et d’une notice nécrologique concernant le R.P. J. Cuogq,
décédé en 1986, Louis Gardet et Jean Chapelle.

La troisiéme partie propose, d’une part, deux bibliographies concernant I’Islam en Afrique,
dont 'une de L. BRENNER, dont on doit regretter le caractére éclectique, notamment en ce qui
concerne les travaux frangais, et 1’autre de J.-L. TRIAUD, concernant 133 ouvrages et établie,

BCAI 6 (1989) Collectif: Islam et sociétés au sud du Sahara, recensé par G. Nicolas
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 191

nous dit ’auteur, «sans prétention & I’exhaustivité »; d’autre part, vingt-huit mentions ou
comptes rendus de mémoires ou de théses concernant I’Islam africain. Parmi ces travaux récents,
signalons le mémoire de I’Ecole normale d’enseignement de Bamako, de M. Mahamane Alliman,
sur le « mouvement wahhabite & Sokoto », et le mémoire de licence de 'université de Ouagadougou
présenté par M. Barro Koukan Jean-Baptiste, sur la « wahabiya dans le Toussian sud »
(Burkina). Ces deux études concernent en effet un courant qui ne cesse de se propager en Afrique,
en liaison avec le mouvement wahhabite saoudien, et qui se caractérise par son activisme
réformiste et son opposition aux toutes puissantes confréries ouest-africaines.

Ces activités concernent avant tout des programmes concernant les biographies d’élites
savantes, dont la nécessité se fait sentir avec force. Dés lors, pourquoi avoir intitulé ces cahiers :
« Islam et sociétés au sud du Sahara », titre qui peut laisser croire au lecteur non averti qu’il
va y trouver des analyses sociologiques concernant des ensembles sociaux, ou une approche
conceptuelle attachée & définir les limites et les interactions des « sociétés » en question (veut-on
parler de sociétés ethniques? régionales? religieuses? nationales? comment ces divers champs
sociaux peuvent-ils interférer? comment concilier une analyse en terme de sociétés avec celle
concernant divers réseaux ou milieux transversaux, souvent prédominants?). A I’heure ol de
vastes aires d’Afrique sud-saharienne entrent dans une phase de trouble se traduisant par des
mobilisations croissantes, agressives, sous les étendards de religions adverses et ot se manifeste
une « avant-garde » activiste, qui se recrute précisément au sein des minorités élitistes étudiées
ici, on ne saurait assimiler celles-ci & leurs divers milieux collectifs ni réduire 1’approche
sociologique aux prétentions des mémes « élites». Limité a son programme, le travail de
I’équipe sur I’Islam tropical, qui nous présente ce cahier, est par lui-méme considérable et
prometteur. Et il faut souhaiter qu’il se développe, afin de nous aider a mieux comprendre une
réalité complexe, encore largement inexplorée.

Guy NICOLAS
(I.LNa.L.C.O., Paris)

BCAI 6 (1989) Collectif: Islam et sociétés au sud du Sahara, recensé par G. Nicolas
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

192 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°®'6

IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES

HERON D’ALEXANDRIE, Les mécaniques ou 1’élévateur des corps lourds, Texte arabe de
Qusta b. Liiqa, établi et traduit par Carra de Vaux, introduction par D.R. Hill,
commentaires par A.G. Drachmann. Paris, Les Belles Lettres, 1988 (Collection
Sciences et Philosophie arabes, « Etudes et reprises »). 16 x 24 cm, 305 + 115 p.

Cette publication est la réimpression d’un texte paru en 1893-1894, en plusieurs livraisons
du Journal asiatique, enrichi d’une introduction et de commentaires.

Aprés une longue période de polémiques sur les dates de Héron d’Alexandrie, & laquelle fait
écho I’introduction de Carra de Vaux, il est maintenant établi que cet auteur a vécu au premier
siécle de notre ére. Il a écrit de nombreux ouvrages en mathématiques, astronomie et technologie,
qui constituent I’une de nos sources essentielles sur la science antique. Son livre sur la mécanique,
ou I’élévation des corps lourds, est une sorte de manuel pour les architectes. C’est 'une des
ceuvres les plus importantes de I’Antiquité pour notre connaissance de la mécanique ancienne :
a la fois théorique et pratique, elle s’enracine dans toute une tradition grecque remontant
principalement 4 Archiméde.

‘Cet ouvrage sur Les mécaniques est perdu dans son original grec; il nous est transmis dans
une version arabe due a4 Qusta b. Liiga, célébre traducteur du grec a ’arabe au IX® siécle. Le
texte de cette version arabe a été établi, et traduit en francais, par Carra de Vaux, sur le seul
manuscrit dont il avait eu connaissance. Le travail a été repris ensuite par L. Nix aprés la découverte
de trois autres manuscrits, due en partie 3 Carra de Vaux (Herons von Alexandria Mechanik
und Katoptrik, Hrsg. und Ubersetzt. von L. Nix und W. Schmidt, Opera quae supersunt omnia,
vol. 2, fasc. 1, Leipzig 1900), et A.G. Drachmann a commenté le contenu de I’ouvrage de Héron en
comparant les deux éditions du texte arabe ainsi réalisées (A.G. DRACHMANN, The mechanical
technology of greek and roman antiquity, Copenhague, Munksgaard, 1963, p. 19-140).

Le choix de I’éditeur des Belles-Lettres a été de réimprimer le texte de Veditio princeps de
Carra de Vaux avec sa traduction, de le faire précéder d’une introduction de D.R. Hill, spécialiste
de la mécanique ancienne surtout en langue arabe, et de reprendre le commentaire de Drachmann,
en langue anglaise, sous forme de notes complémentaires référées aux pages et aux lignes du
texte arabe et de la traduction frangaise.

Comme nous I’avons dit, 1’établissement du texte par Carra de Vaux avait été fait sur un seul
manuscrit, mais celle de Nix sur quatre. Depuis, au moins un manuscrit supplémentaire a été
recensé pour cette ceuvre, a Istanbul (cf. Brockelmann, GAL, T p. 204 sq., I p. 366 et 956), et il
faudrait examiner les catalogues parus récemment pour savoir s’il en existe encore d’autres
témoins. Le travail serait donc a reprendre a la base, et la critique détaillée faite par Drachmann,
qui compare les deux éditions existantes en fonction du contenu technique de I’ouvrage, montre
que I’'une n’est pas préférable a I'autre. Le choix de ’editio princeps de Carra de Vaux se trouve
ainsi justifié, en attendant qu’un chercheur, compétent a la fois en langue arabe et en technologie
ancienne, puisse collationner 1’ensemble des manuscrits pour proposer une nouvelle édition
du texte.

BCAI 6 (1989) Collectif: Islam et sociétés au sud du Sahara, recensé par G. Nicolas
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



