180 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

en Andalousie, effectuée a-1’appel des Mozarabes de Grenade et Séville, furent condamnés au
bannissement et réinstallés dans ces villesdu Maghreb,; ce qui ne manqua pas de poser des
problémes juridiques concernant I’administration des biens abandonnés en Andalousie, les
ressources de ces communautés et l’exercice de leur culte en terre marocaine (cf. Studia
Islamica LXVII, 1988, p. 99-120).

La quatriéme partie (p. 247-400) présente en premier lieu I’organisation politique et admi-
nistrative almoravide sous le gouvernorat de “Ali b. Yasuf b. Tasfin, colportant certaines affirma-
tions depuis longtemps controversées : les Guzz (p. 258) ne pouvaient faire partie des contingents
militaires almoravides, cette tribu turque ne passera yd’Egypte en Afrique du nord qu’au
milieu du XII° siécle a 1’époque almohade (cf. EI2, II, art. « Ghuzz » de Cl. Cahen, p. 1132-1138).
De méme, le hasam (garde personnelle) de Yasuf b. Tasfin était loin d’étre composé de Gazziila,
Lamta, Zanata, Masmuda (p. 259); si ’on accorde foi au texte d’Ibn al-Sayrafi, rapporté par
Ibn ‘Idari, ce haSam était composé de deux mille esclaves noirs et de deux cent cinquante
étrangers (a'lag) (cf. Bayan almoravide, p. 57). Traiter I’organisation judiciaire de 1’époque
almoravide en une dizaine de pages (p. 265-278) ne peut rendre compte de la richesse culturelle
de cette catégorie de fugaha’ et grands cadis (cf. al-Qantara, 1986, VII, p. 148-175) et expose
Pauteur & de nombreuses erreurs, dont ila date erronée de la mort d’Aba 1-Walid b. Ruid :
530 H./ 1135 pour 520 H./ 1126 (p. 271). La vie économique et sociale, traitée en vingt pages
(p. 279-304), ne tient pas compte des realia de la vie quotidienne, rapportées par les recueils de
consultations juridiques, pourtant si bien informés, des impdts illégaux au financement des moyens
d’irrigation ou des forteresses, des contrats agricoles aux échanges commerciaux. Enfin, la vie
intellectuelle est peinte de fagon succincte : des tenants des usil al-figh ou usil al-din aux adeptes
de la philosophie, aux autodafés des ceuvres de Gazali et a la présentation des ceuvres poétiques
et littéraires de cette époque. L’ouvrage s’achéve sur la description des réalisations artistiques
et architecturales commandées par ce grand souverain.

Cet ouvrage n’en demeure pas moins intéressant. C’est un kaléidoscope du régne de ce
souverain almoravide, encourageant le lecteur a poursuivre I’approfondissement des sujets et
questions abordés.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Sa‘id A'RAB, Ma'a l-qadi Abi Bakr b. al-" Arabi. Beyrouth, Dar al-Garb al-islami, 1984. 248 p.

Trop souvent décriés, méconnus et délaissés, les grands. cadis de la période almoravide
(XTI*-XII¢ siécles) commencent & étre réhabilités a travers des études récentes et la publication
de leurs ceuvres demeurées a 1’état de manuscrits inédits jusqu’a ces derniéres années. Ce regain
d’intérét pour des personnalités aussi célébres qu’Abl 1-Walid b. Ruid et Abli Bakr b. al-‘Arabi
fait augurer une redécouverte des ouvrages de consultations juridiques tels les deux éditions
récentes des fatawa d’Ibn Rusd (3 vol., méme éditeur, 1987) et d’al-Bayan wa-I-tahsil du méme
auteur (20 vol., méme éditeur, 1988). -

BCAI 6 (1989) S. A‘rab: Ma‘a |-gadi Abi Bakr b. al-‘Arabi, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 181

Cet ouvrage, consacré au cadi Ab@ Bakr b. al-"Arabi, analyse la vie, I’ceuvre et I’influence
de ce personnage hors du commun, sur lequel, il y a quelques années j’avais essayé d’attirer
I’attention des chercheurs, pour la qualité de sa vie et de son ceuvre (cf. « Aba Bakr b. al-"Arabi,
Grand Cadi de Séville», in R.O.M.M., 40, 1985, 2, p. 91-102).

Dans sa premiére partie intitulée « Abli Bakr b. al-"Arabi, sa vie et son influence » (p. 9-74),
Pauteur étudie la vie éducative et intellectuelle de ce personnage que nous pouvons suivre
avec d’autant plus de facilité et d’intérét qu’il nous a laissé des mémoires forts détaillés sur ses
divers apprentissages de la science en Andalousie et au cours d’un voyage d’étude de plus de
dix années a travers les diverses régions du Moyen-Orient, les plus réputées pour leurs cercles
d’études, et ol se donnait un enseignement des matiéres négligées et méconnues a cette époque
en Occident musulman : la méthodologie du Droit, le Hildf et le kalam a¥‘arite. v

Ce voyage, qu’Abi Bakr b. al-"Arabi effectue en compagnie de son pére, avait aussi un but
politique, qui n’a pas échappé a I’auteur, celui de Iégitimer le gouvernorat de Yasuf b. Tasfin
sur I'ensemble du Magrib al-Agsd et d’al-Andalus. Je serai plus réservé sur la perspicacité
politique dont I’auteur gratifie notre cadi, devant la montée du danger des Croisades et la prise
de Jérusalem (p. 66). A aucun moment, Ibn al-‘Arabi ne fait la moindre allusion dans ses récits
de voyage a ces graves événements : compte tenu de la chronologie du voyage de retour
d’Ibn al-‘Arabi, on n’échappe pas & I’impression qu’il se trouve a Jérusalem au moment méme
ou les chrétiens se présentent devant la ville. Or il ne semble pas avoir, en quoi que ce soit, été
perturbé par ces événements. Cela parait confirmer pleinement les idées de Sivan sur la lenteur
de I’éveil musulman & I’idée de guerre sainte qui finit par se développer en Orient.

La deuxiéme partie (p. 75-88) est consacrée au retour de notre futur cadi et aux conséquences
politiques de ce voyage. L’auteur signale le bon accueil fait & celui qui ramenait le rescrit
califien consacrant le titre d’Amir al-muslimin attribué a Yisuf b. Tasfin, mais oublie de signaler
combien cette démarche fut longue avant d’aboutir. Il aurait pu s’appuyer sur la farwa et la
lettre de Gazali adressées au souverain almoravide, marquant le regret que Yasuf n’ait regu
son acte d’investiture (taglid) que bien aprés la bataille de Zalliqa; I’obtention d’un tel acte
«ayant été retardée par l’interposition de quelque imprévu », ce qui expliquerait la rédaction
tardive (13 ans plus tard) de cette proclamation (cf. Studia Islamica, LX, 1984, p. 123-125 et
al-Andalus, XLII, 1977, 1, p. 361-374).

Le troisiéme chapitre s’attarde sur les fonctions de haute judicature exercées a Séville par
Abl Bakr b. al-"Arabi, ses obligations d’enseignement ainsi que I’énumération de ses 121 disciples,
avant de nous détailler ses relations avec le nouveau pouvoir almohade. La députation sévillane
a laquelle participa notre cadi, auprés du nouveau maitre “Abd al-Mu’min, ne manque pas de
soulever la question maintes fois débattue de la rencontre hypothétique d’Ibn Tiimart et de
Gazali. L’auteur souligne avec raison le doute émis par Ibn al-"Arabi sur cette rencontre (p. 119)
et la considére du domaine de la fable et du mythe fondateur, pure émanation des historiographes
d’obédience almohade. Mais il passe sous silence les contretemps et I’emprisonnement que
subirent nos sévillans, conséquence de leur fronde face au nouveau régime (cf. Ibn “Idari, Bayan,
Hespéris-Tamuda, II, 1961, p. 84).

L’analyse des 92 ouvrages écrits par notre cadi et ’influence de cette ceuvre font I’objet du
quatriéme chapitre (p. 121-180). Suit une interrogation sur la conception déterministe de la

19 A

BCAI 6 (1989) S. A‘rab: Ma‘a |-gadi Abi Bakr b. al-‘Arabi, recensé par V. Lagardere _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

182 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

création et de la vie humaine, adoptée par notre cadi, que 1’on aurait aimé voir plus amplement
traitée.

Enfin la derniére partie de I’ouvrage (p. 183-227) est une édition critique du Tartib al-rihala
li-l-targib fi I-milla basée sur deux manuscrits : celui de la bibliothéque Selim Aga d’Istanbul
et celui publié en introduction du Qanin al-ta’wil d’origine privée. Cing index permettent de
Putiliser au mieux.

Vincent LAGARDERE
(Université de Bordeaux III)

Maria Teresa FERRER i MALLOL, Els sarrains de la corona catalano-aragonesa en el segle X1V :
segregacio i discriminacié. Barcelona, Consell Superior d’Investigaciones Cientifiques,
1987. xxx1v -+ 427 p. — La frontera amb I’Islam en el segle XIV : cristians i sarrains
al Pais Valencia. Ibid., Id., 1988. xx1x + 533 p., 2 cartes.

Ces deux gros ouvrages en catalan font partie de la thése de doctorat de Maria Teresa Ferrer,
directrice de Pinstitut Mila i Fontanals, le trés important centre d’histoire médiévale du C.S.I.C.
a Barcelone. Un autre volume intitulé Les aljames sarraines de la governacio d’Oriola en el
segle X1V, a paraitre, complétera cet ensemble impressionnant aussi bien par son volume que
par ’abondance de la documentation utilisée et en partie publiée, puisque 1’étude est suivie dans
chaque cas par un gros index de documents transcrits (157 pour le premier volume et 238 pour
le second). Deux index des noms propres complétent chaque volume et en facilitent le maniement,
de méme qu’une bibliographie pratiquement exhaustive.

On peut considérer que le second volume publié viendrait plus logiquement en premier dans
la mesure ou la présence d’une abondante population sarrasine dans les états de la Couronne
d’Aragon est le résultat de I’avancée de la frontiére entre la chrétienté et I’islam, et ol c’est dans
ce volume sur la frontiére que se trouve un bon premier chapitre sur I’évolution de la population
musulmane, faisant le point sur la situation d’un groupe ethno-religieux devenu minoritaire
depuis la Reconquéte. Mais I’aire concernée par le premier volume est par ailleurs plus vaste,
puisqu’il s’intéresse a 1’ensemble de la Couronne d’Aragon, dont Valence n’est que la partie
la plus récemment conquise. En fait, les deux ouvrages constituent deux études centrées sur le
méme probléme des rapports entre musulmans et chrétiens, mais relativement indépendants
I'un de ’autre. L’étude sur la frontiére présente donc d’abord le peuplement musulman dans
le royaume de Valence a I'issue des révoltes et répressions qui ont marqué la seconde moitié
du XIII® siécle, depuis la conquéte des années 1230-1245. De « majorité insoumise » qu’ils étaient
a Pissue de D'occupation chrétienne, les musulmans valenciens (I’auteur préfére le terme de
«sarrasins », utilisé par les documents, a celui de mudéjars, qui ne correspond pas au vocabulaire
de I’époque) sont devenus une minorité « découragée quant a son avenir et vivant dans la crainte
de la malveillance chrétienne, compréhensible dans une situation de guerre ouverte ou larvée
avec des gens de méme religion que cette minorité ». Le second chapitre présente aussi, de fagon
fort intéressante, la vision chrétienne des musulmans considérés comme une « cinquiéme colonne »,
confrontée a la réalité d’agitations sarrasines qui semblent davantage déterminées par 1’oppression

BCAI 6 (1989) S. A‘rab: Ma‘a |-gadi Abi Bakr b. al-‘Arabi, recensé par V. Lagardere
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



