1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 19

inspiration, ses procédés stylistiques ou ses thémes. Mais pour I’A., Ibn Haldiin arrive trop tard
pour donner une définition compréhensive de la poésie et s’élever contre la « prosification »
des kuttab et leur introduction de la poésie dans la correspondance officielle.

Quelles implications socio-religieuses recouvre cette concurrence entre la prose et la poésie?
Refléte-t-elle la dégradation du statut social du poéte remplacé a la fois par le hatib et le
katib? La montée de la classe des kuttdb réduit sans doute le prestige de la poésie et tend 4 la
réduire 2 un moyen de formation artistique. Mais peut-on nier par ailleurs que cette méme
poésie ait conservé son prestige dans la littérature arabe? N’est-il pas non plus hasardeux de
tirer des conclusions socio-religieuses d’ouvrages de théorie littéraire?

L’historique des jugements portés sur la poésie et la prose n’en garde pas moins tout son
intérét. L’A. passe un peu vite sur le Coran, sans chercher a expliquer pourquoi il se démarque
si fortement de la poésie. Il reléve la double attitude du Prophéte : critiquant la poésie et se
servant d’elle. Nombre de ‘wlama’ observent la méme attitude, jugeant le poéme selon son
intention. D’autres, pour des raisons esthétiques surtout, recommandent de séparer radicalement
la poésie du domaine religieux. Un philologue comme al-Asma’l va jusqu’a soutenir qu’une
bonne poésie ne saurait satisfaire aux exigences de I'Islam. On retrouve ici I’idée d’une certaine
incompatibilité entre poésie et vérité.

Concurrents, prose et poésie n’échappent donc pas au genre des fada’il. L’énumération des
arguments en faveur de la supériorité de I'une ou de I’autre depuis le III¢/XI® s. jusqu’au
IXe-XV*® montre que ce type d’exposé, un peu factice en apparence, visait dans les cercles de
lettrés a provoquer la réflexion sur la composition littéraire, sur le role de la poésie comme
mémoire de 'humanité, sur le Coran ni poésie ni prose, ou encore, chez certains philosophes,
sur la correspondance entre la prose et la poésie, le simple et le composé, I’intellect et Ia perception
sensible, etc. On peut donc regretter que 1’auteur n’ait pas tenté d’approfondir un ensemble
de données présentées avec soin et méthode et dont la synthése aurait pu &tre féconde.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Joseph SADAN, al-Adab al-‘arabi al-hazil wa-nawddir al-tuqald’ (Humour in Classical
Arabic Literature). Tel-Aviv University, Dirasat wa-nusis adabiyya, V, 1984,
14,5 x 22 c¢m, 150 p.

Al-adab al-‘arabi al-hdzil constitue une suite logique des études de J.S. sur "humour des
Arabes 4 I’époque médiévale parues dans Fabula (1974), al-Jadid (Haifa, 1976) et les Studia
Islamica (1982 et 1985).

L’ouvrage, rédigé en arabe, se compose de deux parties : une analyse théorique de I’humour
médiéval et de ses principales composantes (p. 5-98); la seconde partie inclut I’édition précise
et fouillée des extraits de deux manuscrits inédits : Ithdf al-nubala’ bi-ahbar al-tugald’ de
Galal al-Din al-Suyiiti (m. 911/1505) et Riklat al-garib de Yisuf b. Muhammad al-Maylawi
(m. 1132/1718) (p. 98-118).

BCAI 6 (1989) J. Sadan: al-Adab al-‘arabi al-hazil wa nawadir al-tugald’ (Humour in Classical Arabic Literature), recensé par A. Arazi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

20 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

J.S. remarque dés les premiéres pages de son ouvrage, et avec juste raison, que I’humour
canonique intégre deux séries de textes : d’une part, des récits d’un niveau littéraire extrémement
raffiné, d’autre part, des anecdotes proprement populaires dans le ton et les motifs abordés;
en effet, des histoires scabreuses, au langage cru, ont été admis comme textes humoristiques
dans les recueils d’adab. Parallélement, on trouve dans ces ouvrages des historiettes qui se
moquent de malformations physiques; on ne voyait aucun inconvénient & ridiculiser des é&tres
pitoyables tels que les aveugles, les sourds, les boiteux, etc.

Cette coexistence de deux séries de textes humoristiques provient de la nécessité d’un équilibre
(tawazun), et ceci a différents niveaux.

— Equilibre « horizontal » par alternance de textes sérieux (al-gidd) avec des textes plaisants
(al-hazl).

— Equilibre « vertical » quand les zurafa’, ces dandys raffinés, ont envie d’un divertissement
grossier. Paraissent, alors, des bouffons, attitrés ou non, qui soulévent le rire dans les milieux
huppés par leur franc-parler, leurs maniéres : péteurs, « vesseurs », etc. (p. 24-36).

— La moquerie envers les malformations congénitales ou autres reléve de la méme catégorie,
puisque, aux moqueries féroces, font pendant des historiettes qui réhabilitent pleinement ces
étres défavorisés.

— 1l en est de méme pour I’intégration humour populaire - humour raffiné. Le premier,
apres un processus dit de zaltif ou réduction de grossiéreté, peut recevoir droit de cité au sein
des anecdotes destinées aux milieux aristocratiques.

Graéce a ce principe, J.S. nous trace la trajectoire de I’anecdote arabe médiévale; elle se présente
comme une évolution inscrite dans 1’ordre des choses, une évolution ininterrompue d’historiettes
populaires et improvisées vers des textes extrémement travaillés. La meilleure illustration nous
en est fournie par histoire, & I’origine un récit oral, de “Ali b. al-Gunayd, un paysan mal léché
qui devient le commensal attitré d’al-Mu‘tagim & cause de son franc-parler et de sa grossiéreté :
il se permet de péter et de vesser en pleine cour en présence du calife lui-méme. De plus, dans
ce texte, plusieurs séries de symboles s’opposent; tous découlent de 1’opposition artifice vs nature.
L’histoire met face & face le paysan et le chambellan du calife, “Ali b. Hammad. Le premier
symbolise la grossiéreté, le franc-parler, le comportement naturel; le chambellan représente le
raffinement des maniéres, le parler choisi, I’étiquette guindée. Le triomphe du premier signifie,
en fait, le triomphe de la nature sur I’artifice. On le voit bien, nous sommes en présence d’une
analyse sémiotique dans le plein sens du terme.

Cet exposé sommaire ne donne qu’une idée approximative de la richesse de cet ouvrage
extrémement dense; puisque recension signifie choix, nous n’avons pris ici en considération que
P'aspect théorique et explicatif de I’ouvrage au détriment de deux autres sections excellentes,
ou J.S. étudie successivement I’attitude des docteurs et de la morale religieuse vis-3-vis de I’humour
(p. 56-71), puis le motif des rugald’ (p. 75-88).

Un autre aspect de cet ouvrage mérite d’étre relevé, I’érudition trés vaste de I’auteur; en effet,
plus de 66 manuscrits y ont été utilisés; certaines notes s’étendent sur plusieurs pages et constituent
de véritables études sur tel ou tel aspect spécifique de 1’humour (telle Ia note sur les Buhliil dans

BCAI 6 (1989) J. Sadan: al-Adab al-‘arabi al-hazil wa nawadir al-tugala’ (Humour in Classical Arabic Literature), recensé par A_. Arazi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 21

la littérature médiévale et les relations entre les Buhliil, personnages historiques, et les héros
d’histoires humoristiques, note 36, p. 26-28).

Ce remarquable ouvrage allie 4 une solide érudition des vues pénétrantes fondées sur une
connaissance approfondie des théories modernes d’analyse littéraire; la chose est trop rare de
nos jours pour ne pas &tre relevée.

Albert ARAZI
(The Hebrew University, Jerusalem)

Muhsin Gasim AL-MUSAWI, al-Wugia® fi da’irat al-silr. Alf layla wa-layla fi nazariyyat
al-adab al-inklizi 1704-1910. Bagdad, Dar al-$u’iin al-taqifiyya al-‘amma, Wizirat
al-tdqafa wa-l-i'lam, 2°¢ éd., 1986. 23,5 x 16,5 cm, 439 p. + 15 photos.

Dans sa préface a la premiére édition (1980), ’auteur nous apprend que ce livre est la traduction
d’une thése en anglais soutenue a I’Université de Dalhousie, au Canada. C’est un ouvrage
important dont I'imposante bibliographie (74 p.) comprend tout ce qui a été écrit en Angleterre
pendant deux siécles a propos des Mille et Une Nuits ou sous leur influence. Les ressources de
quelques bibliothéques anglaises, canadiennes et américaines ont été mises & profit et I’on notera
surtout le nombre élevé des journaux et revues exploités.

Au moment ol sort la traduction frangaise de Galland (1704-1717) circule en Angleterre une
version anglaise anonyme des Nuits faite & partir du texte frangais et qui sera connue sous le nom
de Grub Street (rue des imprimeurs et libraires).

L. — Les Nuits au XVIII'. On fait bon accueil a ces contes extraordinaires qui apportent quelque

chose de différent du sérieux néo-classique. C’est d’ailleurs le moment ol le roman (romance)
fait son apparition. Et puis il suffit que la France ait été séduite par ces contes orientaux pour
que les Anglais les apprécient & leur tour. Si bien qu’en 1713 on compte déja quatre éditions
des Nuits et qu’en 1783 James Beattie constatera : « C’est un livre qu’ont Iu la plupart des jeunes
de ce pays. » Plus que les intellectuels, le grand public est séduit. Une revue comme Spectator
fait une place au conte oriental & c6té du roman; les revues i grand tirage le présentent en
feuilletons. Cette vogue pousse certains périodiques a s’adapter : la Monthly Review, qui, en
1759, boudait cette littérature éloignée du réel et de la morale, conseille de la lire en 1762. Toute
une production littéraire 4 la maniére des Nuits se répand, on les adapte pour le théitre et pour
les livres de lecture destinés aux enfants (J. Cooper, 1790).

Parmi les écrivains, les pré-romantiques Hawkesworth, Beckford, Walpole sont évidemment
les plus favorables. Mais méme les esprits réticents sont amenés a réviser leurs positions car
une réhabilitation des Nuits est en marche. Pourquoi accepter le surnaturel chez Homére et
Ovide et le refuser & Sheherazade? Clara Reeve, 1785, va jusqu’a estimer les Nuits supérieures
a I’Odyssée sous le rapport de la vraisemblance. Contes orientaux et « romance», méme
combat : Horace Walpole, auteur du premier roman gothique, Castle of Otranto, est un de
leurs admirateurs.

2 A

BCAI 6 (1989) J. Sadan: al-Adab al-‘arabi al-hazil wa nawadir al-tugala’ (Humour in Classical Arabic Literature), recensé par A_. Arazi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



