174 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

surprenant qu’un organisme — qui se veut de recherche scientifique, tel que le C.S.I.C. — publie
un livre caractérisé par I’absence absolue de bibliographie, le manque total d’index et une unique
carte de la kitra de Tudmir, probablement pour ne pas entraver I’imagination de qui voudrait
essayer de se représenter quelle pouvait bien étre la division administrative d’al-Andalus. Quand
on se souvient de la rigueur critique et du respect que témoignait pour les textes, il y a un siécle,
Fr. Codera, savant éponyme fondateur de D’arabisme hispanique, on ne peut que trouver
absolument anormal — dans le contexte de la recherche actuelle — la publication d’une telle
Divisién administrativa...

Ceci pour le fond; passons maintenant a la forme. Dans cet effort pour convaincre le lecteur
de la vérité de théses tant soit peu sui generis, J.V. emploie deux procédés. Le premier consiste
a réitérer la méme affirmation a divers endroits en renvoyant toujours a son affirmation
antérieure, dans une chaine oi, au bout du compte, aucune source n’est citée. L’autre procédé
consiste & donner les références, non pas aprés la citation du texte, mais a la suite de ses
¢lucubrations personnelles; de maniére & ce que le lecteur, s’il ne vérifie pas constamment les
textes arabes, croie que ceux-ci étayent les affirmations énoncées. Signalons aussi plusieurs
identifications de toponymes qui sont manifestement erronées (surtout celles de la région de
Lerida) ou celle, assez fantaisiste, de Ban wa Man avec S. Juan de la Peiia...

En clair, que reste-t-il de ces 340 pages, dont un tiers a peine sur la division territoriale
d’al-Andalus? Un amas de fiches mises bout 3 bout, que J.V. n’a pas réussi & maitriser, encore
moins & « construire », et dont il serait utopique de supposer que le lecteur — sans index —
arrive a tirer grand profit... On s’en voudrait pourtant de dénier qu’il y a eu collecte de textes
et de données (produits des diverses régions et références aux limites administratives). Mais tout
ceci sans distinguer entre les tranches chronologiques et, surtout, sans avoir saisi que 'important
n’est pas tant le concept de kiira que celui de madina. Dans al-Andalus, tout s’organisait autour
de la madina. Je n’en veux pour preuve qu’un fait constant et répété : dés que nous disposons
de textes précis assez nombreux pour pouvoir effectuer des comparaisons et des recoupements,
il arrive que divers auteurs (et méme parfois le méme) se contredisent au sujet des kuwar, jamais
avec les mudun ol coincident toujours destitutions et nominations de gouverneurs...

Pedro CHALMETA
(Universidad de Zaragoza)

David WASSERSTEIN, The Rise and Fall of the Party-Kings : Politics and Society in Islamic
Spain (1002-1086). Princeton, Princeton University Press, 1985. xii + 338 p., 4 cartes.

David Wasserstein, professeur a Dublin, propose dans ce livre la premiére tentative de synthése
sur cette période complexe de I'histoire de I’Espagne musulmane traditionnellement désignée
sous le nom de « taifas », qui correspond pratiquement au XI® siécle et va de la crise du califat
de Cordoue (1009-1031) a la venue dans la péninsule des Almoravides. Le découpage chrono-
logique annoncé surprend un peu. I pouvait étre compréhensible de vouloir inclure la fin de la
période amiride, c’est-a-dire les derniéres années de la phase de puissance et de « grandeur »
du califat, sous le fils du grand hdgib (« chambellan ») al-Mansiir, “Abd al-"Aziz al-Muzaffar,

BCAI 6 (1989) D. Wasserstein: The Rise and Fall of the Party-Kings. Politics and Society in Islamic Spain (1002-1086), recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 175

arrivé au pouvoir a la mort de son pére en 1002, de fagon a4 mieux faire ressortir ’ampleur de
la dégradation de la situation politique dans les années qui suivent le désastreux gouvernement
du second fils d’al-Mansiir, ‘Abd al-Rahméin « Sanchuelo » (1008-1009). Mais on peut se
demander s’il était trés justifié de clore 1’étude des la premiére intervention des Almoravides
en 1086. Les «royaumes de taifas » durent encore quelques années, jusqu’a ce que ’émir
almoravide Yasuf b. Tasfin se décide a les annexer a ses états a partir de 1090-1091. Dans la
partie nord-orientale d’al-Andalus, plusieurs souverains se maintiennent méme jusqu’a la fin
du siécle, protégés par la présence du Cid a Valence. Quant au royaume de Saragosse, il n’est
intégré a ’empire almoravide qu’en 1110, alors qu’une derniére taifa subsiste aux Baléares
Jjusqu’aux attaques catalanes et pisanes de 1113-1115. Sans doute, 1’un ou 1’autre de ces faits
sont-ils évoqués dans I"ouvrage, mais cette derniére phase de destruction du systéme des taifas
méritait en elle-méme un peu plus d’attention que ne lui en accorde ’auteur.

Cette réserve faite, il était méritoire de s’attaquer & ce XI° siécle andalou sur lequel on ne
possédait que l’ouvrage, toujours indispensable mais ancien et fondé principalement sur la
numismatique, d’Antonio Prieto Vives (Los reyes de taifas : estudio histérico-numismatico de
los musulmanes espafioles en el siglo V de la Hégira, Madrid, 1926). L’auteur souligne dans
Pintroduction Pinsuffisance des interprétations a caractére moral données jusqu’ici de cette
époque de « décadence » politique (les souverains des taifas ne pensent qu’a leurs plaisirs et
s’épuisent en futiles rivalités, et la société andalouse dans son ensemble manque de combativité
et d’esprit de résistance), et suggére qu’il faut accorder, dans ’explication de la faiblesse andalouse
face a la Reconquéte, une grande importance a la politique militaire d’al-Mansiir « qui fait de
I’Espagne (musulmane) un pays ol les habitants indigénes, musulmans et non-musulmans, étaient
dirigés par une élite militaire étrangére », idée sur laquelle il revient dans le second chapitre ol
il dresse un tableau du califat de Cordoue. Ce dernier correspondait lui-méme 4 un régime
ambigu, incapable de réaliser sa prétention théorique 4 étendre son autorité bien au-deld dec
la péninsule, mais ne débouchant pas non plus sur « a realistic local caliphate », dont les fondements
auraient été spécifiquement hispaniques. L’auteur ne rappelle probablement pas assez nettement
qu’il ne s’agit pas la d’une difficulté propre au califat de Cordoue, mais que le probléme est au
ceeur méme de la vie politique de I’Islam médiéval, tout état particulier, & caractére territorial ou
dynastique, se trouvant toujours frappé d’une sorte de « suspicion d’illégitimité » dans la mesure
ol il ne réalise pas 'unité jamais atteinte mais toujours révée de I’Umma ou Communauté des
croyants. Cette fragilité de principe a sans doute été aggravée par les réformes, principalement
militaires, d’al-Mansir. Il me parait cependant difficile de trop alléguer celles-ci pour rendre
compte de la crise du califat, dans la mesure ou elles nous restent trés mal connues. 1l reste que
I’on peut admettre, avec I’auteur, qu’elles ont probablement détruit le délicat équilibre qui avait
tendu a s’instaurer depuis deux siécles et demi entre le pouvoir dynastique omeyyade et la
complexe société andalouse. Quant a 1’évolution vers un régime dominé par une caste de militaires
étrangers, elle n’est de toute évidence qu’un cas particulier de la tendance générale des formations
politiques islamiques médiévales a se laisser diriger par ces Slaves on horses auxquels Patricia Cronc
a consacré un ouvrage déja célébre !,

1. Cf. Bulletin critique n° 2 (1985), p. 317.

BCAI 6 (1989) D. Wasserstein: The Rise and Fall of the Party-Kings. Politics and Society in Islamic Spain (1002-1086), recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

176 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

Le troisiéme chapitre étudie les conditions de la désorganisation du pouvoir central califal
dans les années 1009-1031, en insistant, comme on le fait traditionnellement, sur I’importance
des divisions ethniques entre Berbéres maghrébins, venus d’Afrique du nord comme mercenaires
a Pépoque califale, Sagaliba (fonctionnaires et militaires d’origine servile européenne, qui
constituent depuis la méme époque les cadres de I’administration et de 1’armée), et aristocratie
indigéne ou andalouse. L’auteur évalue le nombre des Segaliba 3 une quinzaine de milliers, et
pense que les Berbéres devaient étre beaucoup plus nombreux, ce qui ne me parait pas du tout
certain, dans la mesure ou les différents groupes connus, dont le principal était celui des
Sanhadjiens dirigés par leurs chefs zirides, semblent avoir compté au maximum quelques milliers
d’individus, parfois seulement quelques centaines. 1l développe I'idée que les Andalous,
c’est-a-dire la masse de la population locale, tendaient de plus en plus & former un groupe
cohérent, uni par sa commune appartenance a une entité sociale, culturelle et morale arabo-
andalouse, et s’opposaient en tant que tels aux étrangers qu’étaient les Berbéres maghrébins.
Il s’agit d’une idée déja souvent exprimée & propos de cette période, que j’ai critiquée dans un
ouvrage publi€ voici une douzaine d’années, en tentant de montrer que les anciens clivages
ethniques, en particulier entre Berbéres « indigénes » (ceux qui se trouvaient dans le pays depuis
la conquéte du VIII® si¢cle, par opposition aux maghrébins venus beaucoup plus récemment)
et Arabes n’avaient pas complétement disparu, et que la « fusion ethnique » ainsi souvent
invoquée s’¢était faite dans le sens d’une pure et simple arabisation plutot que de la constitution
d’une entité andalouse véritablement spécifique. David Wasserstein ne me semble pas avoir
toujours trés bien compris ma position lorsqu’il s’efforce de la réfuter (p. 127-132 et 164-167).
Je ne suis pas slir que, sur le fond, son opinion sur ce point s’éloigne de la mienne autant qu’il
semble le penser, dans la mesure ou il insiste fortement sur le caractére arabe de cette conscience
andalouse dont il serait vain de nier I’émergence aux X°®-XI° siécles. C’est précisément parce
qu’ils se considérent d’abord comme des musulmans arabes que les Andalous sont incapables
d’accéder a un « nationalisme politique », difficile sinon impossible & concevoir dans le cadre
culturel qui est le leur. Dans le chapitre 6, consacré a ces « Andalusian Muslims » (par opposition
aux juifs et aux chrétiens qui forment les autres composantes de la société andalouse), ’auteur
consacre d’ailleurs des pages particuliérement pertinentes & une discussion des caractéres du
mouvement $uibi, de revendication des vertus des non-arabes, qui se fait jour assez discrétement
en al-Andalus durant le XI* siécle. Il caractérise ce mouvement comme « une exigence de pleine
intégration & la communauté islamique en terme d’égalité avec les Arabes ou Andalous », sans
aucun rattachement a quelque sentiment « national hispanique » que ce soit, développée prin-
cipalement en milieu sagaliba. La culture et la société islamiques dans la péninsule, ajoute-t-il,
« €taient dominées par les Arabes et ceux qui leur étaient associés » (p. 169-170). Je n’ai, pour
ma part, jamais voulu dire autre chose.

Les chapitres 4 et 5 consacrés a la description des « royaumes de taifas» et a leur histoire
politique étaient sans doute les plus difficiles & organiser, dans la mesure ol il faudrait tenir
compte 2 la fois de la multiplicité des histoires particuliéres de chacun des états (et I’auteur en
compte preés d’une quarantaine!) et des caractéres généraux qui signalent cette phase particuliére
de I’histoire andalouse. A cet égard, plusieurs traits sont utilement soulignés, comme le caractére
« passéiste » de ces régimes (p. 137), ou le fait qu’ils semblent, avant leur phase finale, avoir

BCAI 6 (1989) D. Wasserstein: The Rise and Fall of the Party-Kings. Politics and Society in Islamic Spain (1002-1086), recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 77

été relativement bien acceptés par I’opinion andalouse (p. 137). Dans I’impossibilité de rendre
compte de I’histoire — d’ailleurs fort mal connue — des divers €tats, [’auteur se contente d’en
donner une liste, avec la chronologie des souverains, assortie en note des références a la biblio-
graphie et aux sources nécessaires pour chacun des états. Sans doute fort utile pour approfondir
éventuellement I’étude de tel ou tel royaume, cette liste et les références jointes exageérent
Pimpression de dispersion politique que donne déja en soi I’histoire de cette période. Toutes
les dynasties citées n’ont pas la méme importance ni la méme durée. Certains pouvoirs donnés
ainsi comme indépendants ne correspondent sans doute qu’a une situation circonstancielle trés
passagére, comme par exemple un Ibn Yamlal, s@hib (« seigneur » ou plutét « gouverneur »)
de Hisn al-A3raf (actuelle Jérica) dans la région valencienne, qui n’apparait comme autonome
en 1094 que du fait de la crise que subit le pouvoir central valencien a 1’époque du Cid (p. 98).
A la méme page, I’auteur ajoute encore quelques « minor rulers », qui mériteraient une étude
plus précise. Ainsi Abl I-Hasan b. al-Yasa® mentionné comme gouverneur de Hisn Quliu est-il
un personnage intéressant, qui était seulement originaire de cette localité (Cullar de Baza). Aprés
avoir été katib d’un wali qui gouvernait Lorca pour le compte d’al-Ma’min de Tolede, il y
exerca quelque temps un pouvoir indépendant avant de se rallier & al-Mu‘tamid de Séville qui
étendait alors sa domination sur la région murcienne. Il semble ensuite avoir été pendant quelque
temps gouverneur de Murcie vers 1088, au nom du souverain sévillan (voir la Hullat al-siyara’
d’Ibn ai-AbBér, éd. Mu’nis, II, p. 172-175). On regrette que l’auteur n’ait pas davantage tenté
d’étudier le personnel politique et les structures politico-administratives de ces formations
politiques encore mal connues que sont les taifas. L’institution vizirale, par exemple, peut-étre
un peu moins difficile a4 cerner que d’autres du fait du nombre élevé de vizirs sur lesquels les
sources nous apportent des informations, ou la kitdba (secrétairerie), auraient pu faire I’objet
d’une étude plus approfondie. Il semble aussi que la numismatique aurait pu étre davantage
mise a contribution aussi bien pour préciser ’évolution de certains royaumes que pour aider
a la compréhension de la nature des pouvoirs eux-mémes. Un intéressant appendice au chapitre 5,
a propos des Abbadites de Séville, fait regretter que cette piste n’ait pas été davantage exploitée.

Les chapitres 6, 7 et 8, qui concernent la société, et en particulier le second d’entre eux, qui
concerne les juifs, m’ont paru apporter davantage d’informations inédites que les précédents.
Une étude précise sur les vizirs juifs employés par les souverains des taifas fournit par exemple
une bonne synthése sur le sujet. L’auteur souligne ensuite la quasi-inexistence de références a
la présence de chrétiens mozarabes dans les sources relatives a cette époque. Jugeant ce silence
« puzzling », il émet ’hypothése, gratuite & mon avis, que les mozarabes auraient été surtout
nombreux dans les campagnes, ce qui expliquerait que les textes, provenant quasi exclusivement
des milieux urbains, en parlent aussi peu. Il me parait plus vraisemblable d’admettre que I’élément
mozarabe est dés le XI¢ siécle si minoritaire et peu dynamique dans la plupart des régions que
les sources n’ont guére de raison d’en parler. Les deux derniers chapitres (9 et 10) sont consacrés
aux débuts de la Reconquéte et 4 la réaction musulmane aux entreprises chrétiennes, en fait
presque une absence de réaction, que I’auteur accentue encore en ne disant curieusement
pratiquement rien de la seule entreprise de guerre sainte de quelque importance menée par un
souverain andalou aprés le milieu du XI°® siécle, la reprise de Barbastro, conquise 1’année
précédente par une « croisade » franco-aragonaise, par al-Muqtadir de Saragosse en 1065. Cet

12

BCAI 6 (1989) D. Wasserstein: The Rise and Fall of the Party-Kings. Politics and Society in Islamic Spain (1002-1086), recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

178 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

¢vénement isolé ne modifie pas la mollesse générale de la résistance musulmane 2 la pression
chrétienne, mollesse qu’il conviendrait de mieux expliquer, et qu’il faut sans doute insérer dans
un contexte culturel général dominé par les influences orientales. En Orient méme, ni la Reconquéte
byzantine de la fin du X® et du début du XI* siécle, ni I’intrusion des croisés, ne suscitent non
plus dans I'immédiat de « revitalisation » de 1’idéologiec de guerre sainte. On peut penser que
les Andalous, trés dépendants des modéles orientaux, n’étaient guére capables de trouver par
eux-mémes la réponse adéquate aux entreprises chrétiennes.

En dépit de quelques erreurs de détail (p. 254, en 1075, 2 la mort d’al-Ma’miin de Toléde,
ce n’est pas son gouverneur dans cette ville qui y restaure un pouvoir indépendant, mais, comme
I’a montré Huici, un membre de la dynastie amiride qui y exergait le pouvoir avant I’annexion
de Valence au royaume de Toléde; p. 258, il y a confusion entre les expéditions d’al-Mansiir
contre Santiago et contre Barcelone, et c’est la premiére et non la seconde qui a lieu en 997),
cet ouvrage, clair et bien informé, rendra incontestablement des services en apportant unc
synthése utile, parfois nourrie de données inédites, sur I’époque des taifas. Il ne me semble
cependant pas apporter la vision d’ensemble novatrice que ’on pourrait attendre sur cette
période trop mal connue et capitale de I’histoire de I’Espagne musulmane.

Pierre GUICHARD
(Université Lumiére - Lyon IT et C..LH.A.M.)

Salama Muhammad Salmin AL-HARAFI, Dawlat al-Murabitin fi “ahd “Ali b. Yisuf
b. Tafin, Dirasat siydsiyya wa hadariyya. Beyrouth, Dar al-Nadwat al-gadida, 1985.
454 p.

Présenter les événements politiques marquants du régne de "Ali b. Yisuf b. Tasfin (500-537 H. /
1106-1142) suppose une étude approfondie des diverses sources littéraires, historiques et méme
des recueils de consultations juridiques. C’était bien 13 ’objectif que s’était fixé 1’auteur, en
présentant les sources arabes, au premier plan desquelles il place justement les ouvrages du
juriste Abli 1-Walid b. Ru¥d (p. 18), sans pour autant, au cours de son étude, utiliser les
diverses realia de la vie politique, sociale et économique révélées par ces textes. L’auteur construit
son livre uniquement sur les ouvrages publiés en langue arabe et ignore les cinquante derniéres
années de recherches historiques publiées sur le sujet dans les autres langues. Sa méconnaissance
de la partie du Baydn d’Ibn ‘Idari portant sur la période almoravide, publiée par A. Huici Miranda
(in Hespéris-Tamuda, 1961), I’égare au point d’oublier la dépendance de cet auteur envers
Ibn al-Sayrafi, dont I’histoire des Almoravides rédigée par ce secrétaire de la dynastie est trés
souvent citée (p. 26). Cette consultation lui aurait permis de nuancer son propos sur le ribat,
berceau trés hypothétique de la dynastie : Ibn al-Sayrafi, contemporain des événements, consacre
un chapitre & la dénomination d’al-murabitin donnée a la confédération Sanhaga-Lamtiina
par "Abd Alldh b. Yasin, suite a ’esprit de cohésion et de solidarité dont ils firent preuve au
cours d’une bataille décisive (cf. Hespéris-Tamuda, 1961, p. 49-51).

Une premiére partie de 'ouvrage (p. 59-131) est consacrée a la présentation des grands
événements politiques intérieurs marquant le régne de “Ali b. Yisuf b. Tasfin. Ce souverain

BCAI 6 (1989) D. Wasserstein: The Rise and Fall of the Party-Kings. Politics and Society in Islamic Spain (1002-1086), recensé par P. Guichard
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



