172 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

personnel chargé d’allumer les cierges et les lampes ». (159) Nazali “ald hukmihi signific « sc
rendirent 4 discrétion, 2 son bon vouloir » et non «restérent sous sa juridiction ». (163/145)
L.M. n’a pas reconnu le calque de I’expression coranique IX, 29 ou les « [chrétiens] soumis
payent humblement la gizya»'. (167/8) Al-Mahdi ne commanda point « d’appliquer aux
Berbeéres le butin légal » mais, bien au contraire, que « I’on traitat leurs [biens] comme revenant
a toute la communauté (fay’)». Les “ata@’, parfois rendus correctement par «soldes, assignations »
(105/85), se transforment (172/52) en « cadeaux ». Il semblerait préférable d’interpréter les dinar
bi-l-haqq wa-1-"adl de la gibayat Qurtuba (27/27) non pas comme « dinars de poids légal » mais
comme «le tribut officiel (gibaya), [pergu] suivant le droit et I’équité, atteignit... » 2

Les notes historiographiques indiquent les similitudes ou discordances du texte avec les
différents passages d’autres sources se référant aux mémes sujets. Signalons que les index (noms
de personnes, collectivités, géographiques) viennent avant 1’étude, au lieu d’étre placés a la fin
du volume comme il est d’usage. Il est curieux que L.M., qui se donne beaucoup de mal pour
essayer de prouver le bien-fondé de ses attributions de telle notice & un auteur plutét qu’a un
autre, consacre de si maigres lignes a ’analyse proprement dite du Dikr. On peut prendre comme
exemple de sa méthode — et de la solidité de ses conclusions — II, p. 142 n. 62. Il y affirme
que « puisque Lévi-Provengal n’a pas connu (sic) al-Zahrat al-mantiira (I’édition de M. Makki
est justement basée sur le manuscrit de L.P.) il faut en déduire qu’il trouva cette notice dans
le Mugtabas d’Ibn Hayyan »!!

On dispose donc de I’édition et d’une traduction — passable — de ce fragment de compilation
maghrébine du XV* s. tel qu’il nous est parvenu. Ceci est relativement important et mérite d’étre
signalé. Mais la maigreur étique — pour ne pas dire ’inexistence — de I’étude des quelques
rares données nouvelles de ce texte en dit long sur un certain concept de thése de doctorat
d’Université (p. 1x-x). Et il serait, hélas, vain d’essayer d’y chercher le moindre « essai d’inter-
prétation de chroniques arabes » comme le portait en sous-titre I’ouvrage de Th. Bianquis :
Damas et la Syrie sous la domination fatimide (Damas, 1986).

Pedro CHALMETA
(Universidad de Zaragoza)

J. VALLVE, La division territorial de la Esparia musulmana. Madrid, C.S.1.C., 1986.
17 x 23,5 cm, 346 p.

L’ouvrage comprend quatre chapitres : 1. Le nom d’al-Andalus; 1. La description d’al-Andalus;
nr. La division administrative d’Hispania; 1v. La division territoriale de I’Espagne musulmane;
suivis d’une courte table des matiéres.

1. Cf. Cl. Cahen et M. Bravmann, « Coran IX, paralléle a un autre — extra canonique — plus
29 » in Arabica 1962 et 1963, lourd et généralement escamoté, cf. Chalmeta,

2. Sur ce probléme d’un tribut officiel — le seul « La economia » in Ha. Gral. Espafia America 111,
comptabilis€ et reproduit par les chroniques — Madrid, 1988.

BCAI 6 (1989) J. Vallve: La division territorial de la Espafia musulmana, recensé par P. Chalmeta
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 173

- Avant qu’un chercheur ou, pis encore, un malheureux étudiant ne se fourvoie et ne s’embourbe
dans cette lecture, signalons qu’il s’agit du digest et méme parfois d’un reprint de divers articles
de J.V. C’est dire qu’on y retrouvera le condensé des postulats qui, depuis 20 ans, sous-tendent
ses publications : 1° tout serait romain; 2° le reste est wisigoth (désignés par le terme barbar
qui ne s’applique pas aux Berbéres comme d’aucuns croyaient ingénument); 3°les Arabes ignorant
la géographie n’ont jamais été 1a ol ils disent. Last but not least, il est bien prés d’étre convaincu
que «les Arabes n’ont jamais envahi I’Espagne ». Positions lourdes de conséquences et qui
« orientent » des conclusions tendant a démontrer une thése de « continuisme a outrance ».

Qu’on en juge. Convaincu que les impdts se pergoivent d’aprés le nombre ct la catégorie
sociale des envahisseurs (et non pas suivant celle des contribuables), il voit dans le Pacte de
Tudmir la preuve de «l’incorporation de nombreux esclaves [dans les troupes de Tariq et
Misa)] suivant la structure militaire wisigothe » (p. 190). « D’aprés le texte d’Ibn al-Qitiya on
voit clairement la survivance des lois wisigothes... Au milieu du VIII® s., le régime de la terre
continuait 4 étre le méme que pendant I’époque wisigothe » (p. 200, 203-204). Toujours dans
cette veine, la vicille offense sémitique de raser les cheveux et la barbe de quelqu’un devient
typiquement wisigothe (p. 202). Et, sur cette lancée, on se transforme tout doucement en Procuste,
pour faire « coller » le texte avec la théorie continuiste et plus particuliérement a la restauration
de Vhospitalitas des empereurs Arcadius et Honorius, de 398. Ayant transformé 1/3 en 2/3 (en
dépit des textes concordants du Fath al-Andalus, Cron. Moro Rasis et de la majorité des mss
de I’Thata), il retrouve dans les concessions de rente faites aux Syriens le vieux modéle de 1’hos-
pitalitas... Oubliant que, quand bien méme on admettrait cette lecture comme correcte, elle ne
saurait s’appliquer a des donations totales effectuées avant la solution d’Abtl 1-Hattar (p. 195,
197). ,
L’obsession « wisigothisatrice » conduit a affirmer que le tribut payé par les Damascains,
lors de la reddition, a été de tant « par combattant arabe » (sans citer de source) et d’en tirer
argument pour assurer que la capitulation de Tudmir — dont J.V. ignore (p. 187, 285) la version
d’al-Razi — était également basée sur le nombre des conquérants et non sur celui des vaincus
(p. 185, 189, 190). Par contre, J.V. reprend sa conviction déji exprimée, faisant du sahib al-madina
une pile copie du comes civitatis (p. 183). Oubliant que ’on ne connait aucun s@hib al-madina
chrétien et que le qumis andalusi n’était chargé que de la perception des imp6dts des seuls chrétiens,
il « constate (toujours sans référence) que les premiers collaborateurs des émirs hispano-arabes
qui exercérent ces fonctions furent chrétiens et d’origine wisigothe ». D’aucuns pourraient trouver
curieux qu’un original latin des Laudes Hispaniae contienne des comparaisons avec la Chine
et les Turcs (p. 84). Mais ce ne sont que mécréants, ignorant que « I’éloge d’al-Andalus de Cron.
Moro Rasis, repris dans Primera Cron. Gral., n’était que refonte des laudes latines et que
Poriginal correspondait au diwdn al-‘agam » (p. 88, 105, 132-133).

Pour équilibrer ces affirmations, J.V. « doute que la politique fiscale d’al-Muradi soit pour quel-
que chose dans le grand soulévement nord-africain » et de la « prétendue origine berbére des Banii
di I-Nin» (p. 193, 250). Mais que ne saurait-on espérer de quelqu’un qui fait tour a tour de
Cordoue un rectangle puis un cercle, dont le Guide bleu constitue ’autorité en matieére d’histoire
pharaonique (p. 59) et pour qui « Espana en el s. VIII » (p. 245) est la source des conclusions de
Cl. .Cahen sur les gawali... Pour un lecteur peu averti des dessous hispaniques, il peut paraitre

BCAI 6 (1989) J. Vallve: La division territorial de la Espafia musulmana, recensé par P. Chalmeta
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

174 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

surprenant qu’un organisme — qui se veut de recherche scientifique, tel que le C.S.I.C. — publie
un livre caractérisé par I’absence absolue de bibliographie, le manque total d’index et une unique
carte de la kitra de Tudmir, probablement pour ne pas entraver I’imagination de qui voudrait
essayer de se représenter quelle pouvait bien étre la division administrative d’al-Andalus. Quand
on se souvient de la rigueur critique et du respect que témoignait pour les textes, il y a un siécle,
Fr. Codera, savant éponyme fondateur de D’arabisme hispanique, on ne peut que trouver
absolument anormal — dans le contexte de la recherche actuelle — la publication d’une telle
Divisién administrativa...

Ceci pour le fond; passons maintenant a la forme. Dans cet effort pour convaincre le lecteur
de la vérité de théses tant soit peu sui generis, J.V. emploie deux procédés. Le premier consiste
a réitérer la méme affirmation a divers endroits en renvoyant toujours a son affirmation
antérieure, dans une chaine oi, au bout du compte, aucune source n’est citée. L’autre procédé
consiste & donner les références, non pas aprés la citation du texte, mais a la suite de ses
¢lucubrations personnelles; de maniére & ce que le lecteur, s’il ne vérifie pas constamment les
textes arabes, croie que ceux-ci étayent les affirmations énoncées. Signalons aussi plusieurs
identifications de toponymes qui sont manifestement erronées (surtout celles de la région de
Lerida) ou celle, assez fantaisiste, de Ban wa Man avec S. Juan de la Peiia...

En clair, que reste-t-il de ces 340 pages, dont un tiers a peine sur la division territoriale
d’al-Andalus? Un amas de fiches mises bout 3 bout, que J.V. n’a pas réussi & maitriser, encore
moins & « construire », et dont il serait utopique de supposer que le lecteur — sans index —
arrive a tirer grand profit... On s’en voudrait pourtant de dénier qu’il y a eu collecte de textes
et de données (produits des diverses régions et références aux limites administratives). Mais tout
ceci sans distinguer entre les tranches chronologiques et, surtout, sans avoir saisi que 'important
n’est pas tant le concept de kiira que celui de madina. Dans al-Andalus, tout s’organisait autour
de la madina. Je n’en veux pour preuve qu’un fait constant et répété : dés que nous disposons
de textes précis assez nombreux pour pouvoir effectuer des comparaisons et des recoupements,
il arrive que divers auteurs (et méme parfois le méme) se contredisent au sujet des kuwar, jamais
avec les mudun ol coincident toujours destitutions et nominations de gouverneurs...

Pedro CHALMETA
(Universidad de Zaragoza)

David WASSERSTEIN, The Rise and Fall of the Party-Kings : Politics and Society in Islamic
Spain (1002-1086). Princeton, Princeton University Press, 1985. xii + 338 p., 4 cartes.

David Wasserstein, professeur a Dublin, propose dans ce livre la premiére tentative de synthése
sur cette période complexe de I'histoire de I’Espagne musulmane traditionnellement désignée
sous le nom de « taifas », qui correspond pratiquement au XI® siécle et va de la crise du califat
de Cordoue (1009-1031) a la venue dans la péninsule des Almoravides. Le découpage chrono-
logique annoncé surprend un peu. I pouvait étre compréhensible de vouloir inclure la fin de la
période amiride, c’est-a-dire les derniéres années de la phase de puissance et de « grandeur »
du califat, sous le fils du grand hdgib (« chambellan ») al-Mansiir, “Abd al-"Aziz al-Muzaffar,

BCAI 6 (1989) J. Vallve: La division territorial de la Espafia musulmana, recensé par P. Chalmeta
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



