164 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N*°6

le Levant, il passe les années de guerre en Suisse, mais ce n’est plus qu’un vieil homme malade,
ruiné, dont on ne tient plus compte. L’indépendance du Liban lui permet de rentrer chez lui
et de mourir en décembre 1946 & Beyrouth.

Homme de protestation, la nécessité de réformes sociales lui a toujours échappé. Arslan a
été avant tout un cosmopolite formé a ’école du pan-islamisme hamidien. Véritable continuateur
d’Afgani, il meurt six ans avant la révolution des Officiers libres en Egypte qui transformera
complétement le monde arabe et islamique pour lequel Arslin a tant combattu.

Cleveland a réussi dans ce livre le tour de force de nous décrire la vie si complexe d’Arslan
en peu de pages en allant toujours a ’essentiel. L’érudit pourra regretter I’absence d’un dévelop-
pement plus long sur tel ou tel épisode significatif de la vie d’Arslan, mais I’interaction entre
I’homme et son époque est toujours parfaitement décrite. Grice a cette étude, on comprend
mieux I’évolution de I’arabo-islamisme issu de la salafiyya et son importance dans la genése
du sentiment national arabe. On saisit aussi combien les formes de la lutte politique dans le
monde arabe jusqu’en 1945 sont encore proches de celles de la seconde moitié du XIX® siécle.

Le titre du livre, I’Islam contre I’Occident, est contestable puisqu’il s’agit bien plus d’une lutte
contre I'impérialisme que contre la civilisation occidentale. Arslan a agi dans deux mondes.
Ses écrits ont réussi & rejoindre les émotions d’une époque en particulier grace a fa qualité de
son expression littéraire arabe, mais sa pratique politique, durant ses longues années d’exil,
s’est inscrite dans les structures et les discours politiques européens de son temps : que ce soit
la doctrine libérale de la S.D.N., ’anticolonialisme des communistes et des socialistes ou la
volonté de puissance du fascisme et du nazisme. Ne voulant pas reconnaitre que les oppositions
a leur domination venaient du contenu méme de leurs politiques, Francais et Anglais ont fait
d’Arslan le bouc émissaire de leurs difficultés et ce dernier a bti son prestige sur la réputation
que les deux puissances impériales lui ont créée. Cet islamiste convaincu, exilé en Suisse, a vécu
dans un dialogue et une complexité paradoxales avec I’Occident. Ce sont 1a quelques réflexions
qu’inspire le remarquable livre de Cleveland.

Ces trois ouvrages traitant essentiellement de la période de ’entre-deux-guerres montrent
combien I'inévitable Occident et 1’Orient résistant, selon ’expression de M. Dominique Chevallier
pour le Mont Liban du XIX° siécle, sont bien encore des termes nécessaires pour la compréhension
de cette époque qui n’est pas si éloignée de la nétre.

Henry LAURENS
(Université de Paris-Sorbonne)

Gregory C. KozLowskil, Muslim Endowments and Society in British India. Cambridge,
Cambridge University Press, 1985. In-8°, 211 p., bibliog., index.

Dans le couloir d’entrée de Lincoln’s Inn, haut lieu londonien ou se formaient les hommes
de loi de PEmpire britannique, deux portraits se font face : celui du juge Hobhouse (membre
du « Privy Council » de Sa Majesté, la plus haute instance judiciaire de I’empire) qui, par un
jugement de 1894, rendit illégales pour les musulmans indiens les fondations pieuses dont les

BCAI 6 (1989) G.C. Kozlowski: Muslim Endowments and Society in British India, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 165

revenus étaient destinés aux descendants du fondateur; et celui de Jinnah, le créateur du Pakistan
qui, en 1913, commenga sa carriére politique en faisant voter une loi rendant de nouveau légales
de telles fondations. Cette curiosité historique mentionnée en conclusion (p. 191) résume bien
le contenu et intérét de ce livre bref mais dense : par le biais d’une étude des fondations pieuses
(wagqf, pl. awqdf), il ouvre des perspectives nouvelles pour comprendre I’évolution des musulmans
du sous-continent indien pendant la période britannique.

Les fondations pieuses en Inde, en dépit de leur importance économique et politique, restent
un domaine inexploré : un juriste musulman qui travaille dans I’administration de ces fondations
pour le compte du gouvernement indien constatait récemment que ’on n’en posséde toujours
pas d’inventaire sérieux, bien que leur enregistrement soit en principe obligatoire depuis 1920 1.
On doit féliciter Peter Hardy, le meilleur connaisseur de I’Inde musulmane 2, d’avoir suggéré
ce sujet de recherche; et le directeur de la thése, David Lelyveld, d’avoir fait appliquer une
méthode de recherche dont il avait démontré la fécondité . Il s’agit de retracer la genése, durant
la période britannique (1765-1947), des catégories nouvelles qui ont été créées pour interpréter
la réalité sociale et politique des musulmans indiens : ainsi le travail de Lelyveld sur I"université
musulmane d’Aligarh nous fait assister a4 ’émergence de la communauté musulmane comme
un groupe socialement et politiquement exclusif, gawm ; concept qui signifia d’abord « communauté
religieuse », puis fut traduit par « nation » (par Jinnah toujours) pour justifier la création du
Pakistan. Plus généralement cette méthode se recommande par I’étude des débats qui ont conduit
a la formation de ces concepts, débats qui ont lieu sur des places publiques considérées comme
des champs de lutte, des arénes (hindi-ourdou : akhdrd@) ou les armes sont des concepts, et ou
les mots hérités de la culture islamique acquiérent un nouveau sens sous I’influence britannique
grandissante. Le campus d’Aligarh était une telle aréne. Le présent ouvrage nous entralne vers
d’autres champs de lutte.

Le premier est celui de I’administration. Aprés une introduction comparative qui rappelle
I'importance des fondations pieuses dans le monde musulman en général et plus particuliérement
en Inde (ch. 1), I’auteur opére une premiére percée dans la jungle des fondations pieuses; il prend
comme source d’étude quarante d’entre elles qui ont fait ’objet de procés dans la seconde moitié
du XIX*® et au début du XX siécle. Elles appartiennent toutes a cette catégorie que I’on appelle
en jargon anglo-indien « family endowments », traduisant les termes suivants du lexique technique
des musulmans indiens : I’arabe wagf “al@ l-awlad et son équivalent persan waqf-i awlad ou wagqf-i
khandan; il s’agit de fondations créées par des particuliers pour le bénéfice de leurs descendants
qui en gardaient généralement I’administration. Cette premiére catégorie s’opposc a celle des
« public endowments » (waqf “ald I-"amm, waqf-i “@mm) dont les revenus ne sont pas réservés
aux descendants du fondateur. Ce choix de la premiére catégorie comme sujet de la thése se
Justifie par le fait qu’elle a été I’objet de mises en question incessantes par les autorités britanniques,

1. S. Khalid RasHip, Waqf Administration in 3. David LELYVELD, Aligarh’s First Generation.
India, New Delhi, Vikas Publishing House, 1979, Muslim  solidarity in British India, Princeton,
p. 25-58. Princeton University Press, 1978.

2. Peter HARDY, The Muslims of British India,
Cambridge, Cambridge University Press, 1972.

11 A

BCAI 6 (1989) G.C. Kozlowski: Muslim.Endowments and Society in British India, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

166 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

tandis que la 1égitimité de la seconde n’a jamais été contestée. La premiére aréne est donc celle
de ’administration. En vue de maximaliser leurs revenus (surtout agraires), les administrateurs
britanniques redéfinirent et réglementérent les droits sur la terre; ils figérent une terminologie
restée fluctuante : ainsi ils fermérent la frontiére restée ouverte entre les fondations pieuses et
les autres formes de tenures privilégiées; et & P’intérieur des fondations pieuses, ils établirent
une séparation nette entre celles qui étaient « publiques » et celles qui étaient « familiales »,
alors que jusqu’alors la distinction était plus lexicographique que juridique (on ne I’a retrouvée
jusqu’ici que dans des textes littéraires et des dictionnaires; pas dans des documents officiels).
D’un autre c6té, durant la période britannique, ’aristocratie musulmane a eu de plus en plus
recours aux fondations familiales pour préserver et consolider son patrimoine de plus en plus
menacé (ch. 2).

La seconde aréne est la société musulmane elle-méme. Par une analyse sociologique des
documents d’archives et des dossiers des procés concernant ces fondations, I’auteur nous révéle
la vie concréte des musulmans : I’organisation de la vie des quartiers autour des mosquées et
des écoles privées, et surtout des tombes de saints (ch. 3). Mais aussi les dpres luttes a 'intérieur
des familles pour le contréle du patrimoine; luttes souvent portées devant les tribunaux
britanniques, qui donnaient une sécurité au vainqueur mais ruinaient fréquemment les fondations
qu’on voulait s’approprier (ch. 4).

Ce qui nous améne a la troisiéme aréne, celle ol s’élabore le droit anglo-musulman. C’est
I’objet du ch. 5, « Création d’un droit des fondations musulmanes », qui est le plus intéressant
pour les islamologues et occupe prés du tiers de I’ouvrage (p. 96-156). Joseph Schacht a depuis
longtemps souligné que le droit anglo-musulman a acquis des particularités telles qu’il peut
a peine étre encore appelé « droit islamique » !, notamment en raison de la suppression du
gadi (remplacé par les tribunaux ordinaires), de la considération des précédents et de la codification
par ordonnances. On connait aussi relativement bien le contenu de ce droit grice en particulier
au savant manuel de Asaf A.A. Fyzee (Faydi) ?; mais on comprend encore trés mal I’histoire
de la formation de ce droit (alors que les études sont nombreuses sur 1’élaboration du droit
anglo-hindou). L’A. écrit un chapitre de cette histoire & propos des awgdf. Il montre comment
les juges (qui pouvaient &tre britanniques ou hindous aussi bien que musulmans, et qui aprés
1864 cessérent d’étre assistés par des mufti, s’inspirérent d’un tout petit nombre de textes clas-
siques traduits en anglais, qu’ils considérérent a tort comme des codes (p. 130); qu’ils produisirent
des manuels (p. 130-131) qui furent aussi considérés comme des codes et ol s’introduisirent
des principes de droit anglais; comment les appels devant une hiérarchie de tribunaux (dont
le plus élevé était le Privy Council de Sa Majesté 2 Londres) constituérent une jurisprudence
et contribuérent a la codification du droit dans un esprit totalement différent du figh ou chaque

1. Joseph ScHAcCHT, An Introduction to Islamic C.N.R.S., 1956. Sur les milieux ismaéliens moder-
Law, Oxford, Clarendon Press, 1964, p. 94-99. nistes ou il vivait, voir : Theodore P. WRIGHT,
2. Asaf A A. Fyzeg, Outlines of Muhammadan « Muslim Kinship and Modernization : The Tyabji
Law, London, Oxford University Press, 1949; Clan of Bombay », in Imtiaz ABMAD, éd., Family,
3¢ éd. mise & jour, 1964. Sur la biographie et les Kinship and Marriage among Muslims in India,
vues de cet important penseur moderniste, voir Delhi, Manohar, 1976, p. 217-238.
Asaf A.A. Fyzeg, Conférences sur I’Islam, Paris,

BCAI 6 (1989) G.C. Kozlowski: Muslim Endowments and Society in British India, recensé par M. Gaborieau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 167

cas est considéré isolément par le gadi. Cette élaboration 2 travers les tribunaux ne tint absolument
pas compte du travail paralléle des “ulama’ qui continuérent  écrire et a publier des fatawa qui,
elles, n’avaient aucune valeur officielle. Ce livre fait enfin ressortir un des caractéres marquants
de ce droit qui avait déja été souligné par Schacht, son « archaisme et purisme délibéré » !, les
juges indiens rejoignant, sans s’étre concertés avec eux, les positions des fondamentalistes comme
les Ahl-i hadith (p. 172), secte d’inspiration wahhabite.

La question fut enfin portée sur I’aréne politique aprés le jugement de 1894 du Privy Coucil
qui rendait illégales les fondations familiales. Cette bataille (ch. 6) pour une modification de
la loi fut la répétition générale des deux grands mouvements de masse de I’Islam indien au
XXe¢ siécle : le mouvement pour le califat (1919-1924) et la campagne pour le Pakistan (1940-1947).
On y trouve déja les deux ingrédients nécessaires pour faire un mouvement de masse : des
politiciens anglicisés qui se posent comme représentants de la communauté musulmane indienne
tout entiere; et des ‘ulama’ qui leur apportent une caution religicuse. Le politicien fut Jinnah,
celui qui devait trente ans plus tard fonder le Pakistan; les trois grandes écoles de “wlama’ lui
donnérent leur caution. Ils obtinrent en 1913 le vote en Inde d’une loi autorisant les fondations
familiales, loi a laquelle un acte additionnel de 1930 donna un effet rétroactif.

Ce livre passionnant de bout en bout augure bien du travail de longue haleine sur les fondations
pieuses entrepris par l’auteur; nous attendons la suite avec impatience.

Marc GABORIEAU
(C.N.R.S./E.H.E.S.S., Paris)

lan Henderson DoUGLAS, Abul Kalam Azad. An Intellectual and Religious Biography,
edited by Gail MINAULT and Christian W. TroLL. Delhi, Oxford University Press,
1988. In-8°, 368 p., glossaire, bibliog. (dont bibliographie compléte des ceuvres
d’Azad), index, 15 photos d’époque.

L’année 1988 qui marque le centenaire de la naissance et le trentiéme anniversaire de la mort
d’Abu I-Kalam Azad (1888-1958) a vu la parution de I’étude la plus fouillée a ce jour sur sa
vie et sa pensée, une étude qui vient combler un vide dans notre documentation. En effet Azad
est célébre pour son action politique. De 1912 a 1924, il fut le penseur et I’'un des leaders du
pan-islamisme et du nationalisme en Inde. Aprés une retraite consacrée a la rédaction d’un
commentaire du Coran, il refit surface en 1937 comme la personnalit¢ musulmane la plus
importante associée avec la majorité hindoue au sein du parti du Congrés pour construire une
Inde indépendante multiconfessionnelle, face 4 Jinnah qui devait bientdt lancer la campagne
pour le Pakistan. Depuis la partition de 1947 jusqu’a sa mort, il fut ministre de I’Education
de I’Inde indépendante. Si cette carriére publique est bien connue, sa personnalité profonde,
ses motivations et méme sa pensée nous échappaient en grande partie jusqu’ici. Les biographies
officielles de ses thuriféraires restaient superficielles. Azad lui-méme avait brouillé les pistes;

1. SCHACHT, op. cit., p. 96.

BCAI 6 (1989) G.C. Kozlowski: Muslim Endowments and Society in British India, recensé par M. Gaborieau )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



