126 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

Qudima b. Ga'far publié par al-Zubaydi (Bagdad, 1981), ce qui aurait pu permettre d’esquisser
une évolution comparative avec les provinces centrales de ’empire “abbaside.

Dans un domaine ol les dictionnaires ne donnent que des définitions assez vagues, on ne peut
qu’approuver le fait d’avoir donné un glossaire (p. 43) et une «tax terminology » (p. 87-90,
101-107). Signalons cependant que I’inclusion (p. 103) de kay!/ semble un peu superflue. Il manque
un titre essentiel dans la bibliographie : Cahen Cl., « Al-Makhzimi et Ibn Mammati sur 1’agri-
culture égyptienne médiévale », Annales islamologiques X1, 1972, p. 141-151.

Les quelques réserves formulées (surtout celles ayant trait & 1’édition du texte) pourraient
laisser entendre que ce travail est susceptible d’une meilleure réalisation matérielle (cf. des
incohérences de transcription, dues & I'imprimeur?). Par contre, on ne saurait qu’approuver
la méthode suivie, les recherches effectuées dans les papyrus et autres documents de différentes
époques pour éclairer certains passages ambigus, le souci de présenter un essai d’interprétation
et de systématisation du fonctionnement médiéval de la machine administrative égyptienne.
De ce point de vue, de telles monographies constituent les jalons nécessaires pour une meilleure
compréhension d’un phénoméne essentiel pour connaitre et mieux comprendre la base agricole
et économique de I’Egypte médiévale. Et on se doit d’attendre la suite annoncée par G.F.M.
car, « The interrelationship of fluctuations in the implementation of the procedures, with
cyclical changes in the fortunes of Egypt, only touched upon in this study, will be the subject
of a separate study of the agrarian history of Egypt from the Arabs to the Ottomans. It will
examine the issues of resident vs. alien landholders, civilian vs. military landholders, the central
government’s control and interest in commercial crops and consequent effects on the labor force
the soil and the economy, and the relative importance of foreign trade in Egypt’s agrarian-based
economy. »

Pedro CHALMETA
(Universidad de Zaragoza)

Muhammad Muhammad AMIN, Les waqfs et la vie sociale en Egypte (648-923/1250-1517),
étude de documentation historique (en arabe). Le Caire, Dar al-Nahda al-"arabiyya,
1980. 24 x 17 cm, 462 p.

Nelly HANNA, An urban History of Bildq in the Mamluk and Ottoman Periods. Le Caire,
IL.LF.A.O., 1983 (Supplément aux Annales islamologiques, cahier n°® 3). 27,5 x 20 cm,
112 p.

L’étude des wagqfs est maintenant entrée dans les préoccupations des historiens du monde
musulman. On voudrait présenter ici deux publications importantes dont nous n’avons pas
encore parlé et qui donnent des exemples de 'utilisation possible des documents de waqf pour
compléter nos connaissances sur I’évolution de la société musulmane a la fin de I’époque
médiévale et au début des temps modernes. Le premier, dii 8 Muhammad Muhammad AMIN,
qui a rédigé le Catalogue des actes de wagfs publié 4 ’'LLF.A.O., est une revue générale de tous
les types de renseignements qu’apportent les wagfs égyptiens d’époque mamluke. Le second

BCAI 6 (1989) N. Hanna: An urban history of Bllaq in the Mamluk and Ottoman periods, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 127

est une étude concréte dans laquelle les wagfs sont utilisés dans une étude d’histoire urbaine
qui couvre les époques mamluke et ottomane.

L’ouvrage de M.M.A., en arabe, est déja largement connu en Egypte. Aprés une introduction
ol il rappelle utilement les travaux antérieurs, ceux de “Abd al-Latif Ibrahim, les siens propres
et ceux d’autres chercheurs égyptiens sur les wagfs (p. 7-8), I'auteur consacre les deux premiers
chapitres de son livre & une présentation de I’histoire et de I’organisation des wagqfs en Egypte.
D’abord I’Histoire : M.M.A. montre que dés le début, on s’est divisé en Islam sur les wagfs,
Abl Hanifa ayant été opposé au wagf familial qui a eu d’abord le plus de succés, en particulier
parce qu’il offrait un moyen pour éviter de faire droit aux revendications successorales des filles.
L’Egypte n’aurait pas connu semblables discussions. Les wagfs n’y auraient guére affecté la
terre parce qu’elle était considérée comme propriété de 1’Etat; par la suite les ventes effectuées
par le Bayt al-mal auraient étendu le phénoméne des wagfs ruraux. C’est 1a une présentation
largement brossée des débuts des wagfs en Egypte pour laquelle on pourra se reporter 2 Claude
Cahen (« Réflexions sur le waqf ancien », Studia Islamica, 1970). Ce n’est qu’a partir de la fin
de I’époque umayyade (vers 730) que ’enregistrement de ces wagfs privés s’est fait auprés du
cadi et qu’un diwan a été créé. L’essor des wagfs publics est postérieur. Les Fatimides ont affecté
des revenus de terres aux différentes mosquées (terres qui ne sont pas a proprement parler des
waqfs) et le directeur du diwan al-ahbas a dés lors joué un role plus important que le cadi. Aunom
de I’affirmation de la propriété de I’Etat sur la terre, le Bayt al-mal fatimide se serait approprié
les revenus des wagfs ruraux. Saladin au contraire a constitué wagf des terres d’Etat, opération
dont on peut considérer qu’elle a moins constitué de vrais wagfs que des services d’Etat en faveur
des mosquées, des madrasas, des ‘ulamd’, fondements de la politique sunnite du régime. Cette
utilisation de I’institution au service d’une politique d’Etat explique que sous les successeurs
de Saladin, al-Malik al-Kamil en particulier, le désordre se soit introduit dans 1’administration
des wagfs, certains ayant été utilisés comme igfa’. 1’age d’or des wagqfs était encore a venir :
il s’est situé pour M.M.A. a I’époque mamluke. L’auteur voit dans ce développement a la fois
le résultat d’une attitude délibérément favorable des gouvernants, soucieux de faire oublier
I"origine illégitime de leur pouvoir, et des efforts des gouvernés pour protéger leurs biens contre
la spoliation. M.M.A. n’a évidemment aucune peine a montrer que, si on doit en effet distinguer
waqfs familiaux et wagfs de bienfaisance (et tout I’entre-deux ou le surplus du revenu affecté
4 la bienfaisance va 4 la famille du fondateur), des dispositions variées sont possibles pour
abriter derriére le waqf de bienfaisance la protection des biens familiaux. Le sultan lui-méme,
qui peut utiliser les terres du Bayt al-mal pour créer des waqfs de bienfaisance, les utilise parfois
en fait a4 des fins privées. Si I’on ajoute que, parallélement & ces incitations trés matérielles a
créer des waqfs, un sentiment religieux réel a toujours existé, considérant le wagf comme la
continuation de I’auméne aprés la mort, on ne s’étonnera pas de I’estimation faite aprés la chute
du régime mamluk : 10/24 des terres et la majorité des constructions de Fustat et du Caire aurait
été de statut wagf. Les biens immobilisés peuvent alors étre divisés en trois catégories. Les rizag
ou pensions du Bayt al-mal, attribués aux hommes de religion et a des bénéficiaires divers, sont
gérés par le diwan al-ahbds qui reléve du dawadar ou du sultan lui-méme : ce ne sont pas de vrais
waqfs. Les woqfs de bienfaisance et des Lieux saints continuent de dépendre du grand cadi
shafi‘ite, en dépit des tentatives hanéfites pour briser son monopole; sous les mamluks circassiens

BCAI 6 (1989) N. Hanna: An urban history of Bllaq in the Mamluk and Ottoman periods, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

128 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

un nazir a €t€ imposé par le sultan, mais sa réputation est vite devenue si mauvaise que la fonction
a di plusieurs fois étre supprimée vers la fin du XVe siécle. Les wagq fs familiaux enfin ont leurs
propres ndzirs, parfois, officiellement au moins, de grands personnages dont on espére que
I’influence protégera contre la confiscation.

Aprés cette mise en perspective historique (p. 10-130), les trois chapitres suivants (p. 131-275)
présentent de multiples exemples de dispositions des wagqfs que ’auteur rattache aux thémes
de la bienfaisance sociale, de la vie religieuse et de la vie culturelle. Sous la premiére rubrique
apparaissent les distributions de secours aux indigents, la construction des fontaines, 1’organisation
(trés détaillée) des bimdristans. Le chapitre suivant livre un ensemble de dispositions concernant
les imams, khatibs, muezzins et autres personnels des mosquées; puis I’organisation des hanqgahs
dont les premiers exemples remontent a la fin du XIII® siécle (et pour lesquels M.M.A. estime
que le role de refuge qu’ils ont joué pendant les crises sociales a conduit 4 un déclin du soufisme);
enfin I’aide aux pélerins nécessiteux et aux combattants du djihad, cette derniére se traduisant
vers la fin de I’époque mamluke par I’entretien d’installations militaires 4 Alexandrie et Damiette.
Le dernier chapitre regroupe des réglementations de madrasas (locaux, personnel, horaires,
thémes d’enseignement, logement des étudiants, bourses) et d’autres concernant les bibliothéques
et les écoles coraniques.

Les deux derniers chapitres (p. 276-372) constituent une appréciation du role et de I’évolution
des waq fs a ’époque mamluke. L’étude des rapports entre les wagfs et la vie économique fournit
de nouveaux exemples des stipulations des wagfs, qui, pour éviter ’abus, figent les dispositions
a appliquer a la mise en valeur des terres et a la location des immeubles, ce qui, évidemment,
n’empéche pas les ruses pour tourner les textes. M.M.A. reléve que les wagfs uniquement
consacrés a I’entretien des tombeaux, sans concourir par ailleurs & aucune autre ceuvre pie, ne
sont pas conformes a 1’idéal islamique. Les wagqfs finissent par constituer les ressources d’un
groupe social qui cumule les bénéfices et en vit. La vente fictive des terres d’Etat par certains
sultans (le cas de Qansiih al-Gawri est bien connu) pour constituer des wagqfs privés sultaniens,
la vente d’igta’ aux mémes fins de constitution de wagqfs privés, affaiblissent les revenus de ’Etat
et efficacité de I’armée. D’ou des tentatives faites par d’autres sultans, en particulier Barqiiq
et Qaytbay, pour s’en prendre aux wagfs, souvent au nom de la distinction & maintenir entre
les wagfs réellement constitués sur biens privés et les wagfs constitués sur des terres d’Etat, ou
des biens de mamluks appartenant encore au Bayt al-mal. M.M.A. méle d’ailleurs, dans son
analyse des mesures prises ou envisagées, celles qui ont visé spécifiquement les wagfs et d’autres
mesures fiscales plus générales. Dans le premier cas, les “ulama’ ont le plus souvent réussi a faire
reculer le pouvoir. En I’absence de toute approche globale du probléme, des pratiques plus ou
moins l1égales ont permis de forcer les défenses du systéme : istibd@l ou échange légal des biens
devant fournir les revenus du wagf, refonte d’anciens wagfs, vente ou saisie pure et simple par
le pouvoir. Les cadis ont généralement laissé faire, le dossier réuni sur ce point est abondant.
Les waqfs pervertis par rapport a leur destination initiale sont devenus un obstacle au bon
fonctionnement de la société : les sultans ont cédé a la pression sociale par manque de courage
et les “ulama’ ont défendu leurs intéréts en défendant les wagfs. Et pourtant I’effondrement du
systéme li¢ 2 I’Etat mamluk, au moment de la conquéte ottomane, a été, selon I’auteur, responsable
de Ieffondrement du niveau culturel dans I’Egypte post-médiévale.

BCAI 6 (1989) N. Hanna: An urban history of Bllaq in the Mamluk and Ottoman periods, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 129

On a tenté de présenter fide¢lement les grandes lignes d’une étude dont le principal mérite
réside dans I’abondance des textes de wagqfs cités : tout est construit & partir des documents dont
certains sont reproduits en fac-simile. Il s’agit en fait de la publication, a4 ’usage du public
cultivé, de recherches ayant servi a une thése de doctorat. Comme on ’aura senti, le jugement
de I'auteur est nuancé, parfois hésitant, toujours référé & une position personnelle d’ordre moral
et religieux (qui n’est pas développée mais sous-tend les jugements portés et 1’exposé historique
initial), & replacer sans doute dans le contexte des débats de I"'Egypte contemporaine : le wagf,
public surtout, joue un rdle bénéfique dans la cité islamique, mais 1’institution a été détournée
de sa destination et utilisée par la classe militaire au pouvoir et des ‘ulamd’ indignes. On discerne
mal, dans les épisodes évoqués, ol, pour ’auteur, finit le combat pour une institution vénérable
et ol commence la défense des intéréts particuliers, bref ol se situe I’incertaine frontiére entre
la disposition libre des biens privés et la défense de la communauté. Tel quel, I’ouvrage réunit
un riche ensemble de textes et de faits et constitue la premiére présentation concréte globale
de ce type de documentation dans les wagfs mamluks.

Un wagqf peut étre étudié pour lui-méme ou utilisé dans une recherche. Ce que I’utilisation
des wagqfs peut apporter a I’historien, la publication de Nelly HANNA le montre. Elle est consacrée
a I’histoire de Biildq, quartier situé a I’ouest dans Le Caire, au bord du Nil, édifié entre le XIV®
et le XVII® siécle. Une premiére partie intitulée « Functions » analyse les raisons qui, depuis
la fin du XIII*, ont suscité I’expansion de ce quartier : action d’urbanisation sultanienne au XIVe,
changement des routes du grand commerce a la fin de ce siécle (plutét qu’au début du suivant,
me semble-t-il), inclusion de I’Egypte dans un espace économique ottoman centré sur la Méditer-
ranée au XVI°® et importance accrue d’un grand commerce dont les wag fs permettent de voir
(p. 30) combien il a changé depuis ’époque mamluke : diminution du réle des épices remplacées
par des produits plus volumineux et plus courants (riz, céréales, sucre, lin, cuir) et par le café.

Une seconde partie décrit les modalités du développement urbain. Si les grands changements
datent des XIVe-XV* siécles, I’apogée de 1’essor du quartier se situe au XVI®, Les promoteurs
ont d’abord été les sultans mamluks et leurs émirs, puis les gouverneurs ottomans, avant que
ne prennent leur part les notables de Biilaq vers la fin du XVI® et au début du XVII® siécle.
Les zones ou ’action des constructeurs s’est déplacée dans le quartier sont identifiées, et les
wagqfs indiquent ce que 1’on a construit, wagfs des gouverneurs ottomans du XVI® sicle (p. 47),
waqfs des notables dans la premiére moitié du XVII® ou I'extréme fin de ce siécle (p. 56), avant
les derniéres constructions importantes dans la deuxiéme moitié du XVIII® : ce sont des
wikdlas, des khans, des sucreries, des teintureries; pas de hammam : Biiliq ne dispose pas de
plus de hammams (6) au début du XVIII® qu’a la fin du XV (p. 60) et les gouverneurs ottomans
réutilisent souvent d’anciens palais mamluks (p. 56). Les wagfs permettent de voir comment
on pouvait acquérir des propriétés appartenant a d’autres waqfs (p. 59) pour y construire. Le
recours a I’étude des plans des batiments qui subsistent de cette époque permet évidemment
de confronter une documentation par une autre, et de juger de la densité d’occupation du sol
autour du batiment lorsqu’il a été construit.

La troisiéme partie (« Spatial patterns ») est consacrée a la localisation des grands marchés,
des wikalas, des moulins, des sucreries, etc., et 12 encore ’aide des wagfs est précieuse (p. 65).

BCAI 6 (1989) N. Hanna: An urban history of Bllaq in the Mamluk and Ottoman periods, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

130 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

N.H. distingue deux zones dans le quartier : une zone réservée aux activités artisanales et
commerciales et a la résidence des grands marchands, ou le systéme viaire est largement ouvert
et congu pour assurer des circulations aisées entre le Nil et une artére centrale paralléle au fleuve,
qui a eu la faveur des constructeurs d’époque ottomane; et une zone moins riche, plus loin du
Nil, plus résidentielle (pour les artisans) mais avec aussi des sucreries et des moulins, aux
communications moins faciles, aux impasses nombreuses, plus conforme aux idées qu’on se
fait généralement sur la structure urbaine a cette époque.

Une derniére partie (« Architecture and Urbanism ») montre que le monument qui caractérise
le mieux 'urbanisme de Bailaq est la wikala, expression d’une architecture commerciale dans
un quartier ou il n’y a pas de constructions religieuses importantes (mais ol il y a deux fois
plus de wikalas que dans 1’ancien Caire fatimide) et 4 une époque dominée par le développement
de I’architecture séculiére (p. 90). Ces wikalas peuvent étre d’anciennes wikdlas mamlukes (p. 88)
mais les grands complexes commerciaux sont ceux du XVI® siécle, largement étalés a Bilaq ou
I’espace alors ne manque pas, tandis que le batiment tend a la verticalité au Caire. Le wagf est
parfois le seul moyen pour identifier les constructions encore existantes (p. 91).

D’une certaine fagon, I’étude de N.H. compléte celle de M.M.A. L’étude de topographie
historique a été aidée, en ce qui concerne les wagfs, uniquement par les waqfs d’époque ottomane
(p. 63); la documentation mamtuke plus réduite (6 waqfs mamluks seulement sur une soixantaine
d’actes utilisés) ne pouvait rendre le méme service, et c’est a travers les documents ottomans
que la continuité avec I’époque précédente est parfois rétablie. On voit donc dans quelle
mesure, 4 partir de cet exemple, il convient de nuancer I’affirmation de M.M.A. que 1’dge d’or
des wagfs a été ’époque mamluke : si ¢’est pendant cette époque que le systéme s’est vraiment
mis en place dans sa derniére forme (pour ce qui a précédé on se reportera a4 D’article de Cl.
Cahen cité plus haut), la suite a montré qu’il a prospéré; ici a Bilaq ce fut sous la forme du
waqf privé dont on ne percoit pas dans quelle mesure il a vraiment été un obstacle au
développement économique. Il n’existe pas pour I’époque ottomane d’équivalent & [’étude
de M.M.A. Peut-étre le wagf ottoman, souvent concis lorsqu’il ne s’agit pas de grands person-
nages, ne fournirait-il pas le méme luxe de détails que le wagf mamluk? De ce point de vue,
celui de Iampleur des documents, il est vrai que I’époque mamluke est un age d’or. Mais
I’étude de N.H. montre comment le recours au waqf est pour I’historien d’une grande
importance, méme lorsque le texte est bref, si ce n’est pas le texte lui-méme qui est pris pour
objet d’étude, mais la réalité historique qu’il aide & connaitre, dans une utilisation globale de la
documentation dont le waq f n’est qu’une partie.

Jean-Claude GARCIN
(Université de Provence)

Baber JOHANSEN, The Islamic Law on Land Tax and Rent. The Peasants’ Loss of
Property Rights as interpreted in the Hanefite Legal Literature of the Mamluk and
Ottoman Periods. London, Croom Helm, 1988. 14 x 22 cm, 143 p.

Cet ouvrage poursuit deux buts. Le premier est de revoir I’idée générale qu’« aucun changement
majeur n’a eu lieu dans le droit islamique aprés le X¢ siécle » (p. 1). Le second est d’analyser

BCAI 6 (1989) N. Hanna: An urban history of Balaq in the Mamluk and Ottoman periods, recensé par J.-Cl. Garcin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



