100 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

L’ouvrage, sans prétentions théoriques, est bien documenté, sérieux et trés clair. On saura
gré aux auteurs d’avoir consulté minuticusement les sources historiques, d’avoir réuni une
documentation exhaustive et de transcrire I’arabe de maniére rigoureuse, ce qui n’est pas si
habituel dans les ouvrages d’ethnographie. La tiche du lecteur a été facilitée au maximum.
MM. Gingrich et Heiss ont méme fait ’effort de faire déchiffrer par le Pr. Walter W. Miiller
(n. 10a, p. 161-162) les graffites sudarabiques dont ils publient la photographie (fig. 1, p. 177).
Gréce a toutes ces qualités, cet ouvrage est une contribution fort utile 4 la connaissance du
Yémen traditionnel. ‘

Christian RoOBIN
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

Patricia CRONE, Roman, provincial and Islamic law. The origins of the Islamic patronate.
Cambridge, Cambridge University Press, 1987. 178 p.

Voici un livre bien étonnant. Nous en sommes sorti perplexe, nous demandant si la vivacité
de son raisonnement, la précision de son argumentation, la richesse de sa documentation n’étaient
pas tout au service d’une hypothése strictement polémique.

L’idée maitresse de ’entreprise est que I’appareil juridique de I’Islam est largement emprunté.
La démonstration porte sur un point précis, la clientéle (wal@’). En Islam, la clientéle est,
juridiquement, I’attachement personnel du client & un patron, lien qui accorde au client une
égalité de droit avec les autres musulmans mais qui lui donne, au privé, un rang d’infériorité.
Ce fait juridique aurait, selon P.C., été emprunté au droit romain, via les pratiques des provinces
orientales de I’empire (les communautés juives romanisées, par exemple) pour pallier un manque :
I’absence de statut des premiers convertis.

Il'y a plusieurs mani¢res d’engager le débat sur cette proposition. Nous pourrions regarder
d’un peu prés non seulement la loi mais également la pratique romaine de la clientéle, porter
attention a ce que cette pratique devint dans les provinces orientales; nous négligerons, a regret,
ces points dans le présent compte rendu. Mais ’essentiel n’est, de toute fagon, pas la. L’évidence
est que le droit romain provincialisé de la clientéle ressemblait fort & ce qui se mit en place en
Islam. Le probléme est de savoir s’il y eut emprunt ou non, car dire qu’il y a ressemblance (et
antériorité du droit romain) donc emprunt au dit droit romain ne reléve précisément pas de
I’évidence. On sait bien que des structures impériales comparables — autorité centralisée et
occupation, en tant que pouvoir étranger, de provinces considérées comme conquises, soumises —
ont pu produire des modes comparables d’intégration et de disqualification, de distinction entre
les sujets. Surtout pour un phénoméne aussi universel que la clientéle (connait-on des sociétés
archaiques organisées sans clientéle?) et dont les modes possibles de réalisation sont aussi peu
nombreux (individuelle/collective). S’il est vrai qu’il y a ressemblance, il n’y a pas forcément
emprunt, & moins que celui-ci ne soit prouvé. L Histoire distingue fondamentalement entre les
effets de systéme et les effets de causalité. Les clientéles telles que congues en droit romain
provincialisé et en droit islamique peuvent chacune avoir une méme figuration, une méme place
et une méme fonction dans chacun des deux systémes paralléles sans qu’il y ait eu la moindre

BCAI 6 (1989) P. Crone: Roman, Provincial and Islamic law. The origins of the islamic patronate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 101

influence de 1’un sur I'autre. Comme pour la comparaison des systémes de pouvoir, ce qui reléve
du statut des individus et des groupes demande a &tre considéré avec prudence — la similarité
ne suffit pas & conclure a I’emprunt car les objets envisagés sont, encore une fois, en un trés petit
nombre possible (c’est pour cela, d’ailleurs, que les anthropologues s’en sont si aisément emparé).
Nous ne refusons, bien siir, pas I’idée que I’emprunt au droit romain ait pu exister, nous en connais-
sons des occurrences claires, mais pour la clientéle, la causalité, si elle existe, doit étre démontrée
— or dans le livre il n’y a pas une ligne traitant de ce supposé passage historique.

Si la similarité suffit & P.C. pour affirmer qu’il y eut emprunt, ¢’est parce qu’il lui parait acquis
que, de toute maniére, I’[slam naissant ne pouvait faire qu’emprunter. Qu’il ne fondait pas,
n’instituait pas, n’innovait pas, qu’il prenait, digérait. Que I’'Islam était rendu impuissant a
construire parce qu’il s’épuisait dans un factionalisme généralisé et parce qu’en conséquence
il ne fonctionnait (plus) qu’au politique, c’est-a-dire comme une machine insensée (vide de sens)
pour la prise et le maintien du pouvoir. Ce livre-ci ne se comprend qu’aprés Slaves on horses
(1980) ol ceci est brillamment affirmé. Mais prenons quelques points pour tenter de voir si,
effectivement, I’Islam était incapable de construire et si, d’abord, le probiéme est bien posé par P.C.

L’hypothése de départ de P.C. est donc que le statut du client, tel qu’il a été introduit chez
les Arabes et tel qu’il s’est islamisé, est lié a la nécessité de donner une place aux premiers
convertis. Ces convertis étaient des prisonniers de guerre rendus en esclavage; ils étaient affranchis
quand (et parce qu’) ils se convertissaient et c’est par décalque, dit P.C., du statut de I’affranchi
selon le droit romain que s’est élaboré celui du converti, comme mawla, client et musulman.
Mais I’objection est aisée : ce n’était pas le converti affranchi qui posait probléme mais le
converti [ibre, celui qui de plein droit (sinon de plein gré) ralliait les Arabes et quittait son milieu.
De fagon générale, P.C. ne produit, dans son livre, quasiment pas d’exemples vécus mais une
longue théorie d’exemples juridiques, forcément décalés et peu probants. Dans les faits, les seuls
cas de difficultés, de tensions, que la documentation historique nous a transmis a propos de la
conversion concernent des hommes libres, et n’apparaissent pas avant I'extréme fin du 1° siécle
(I’'un des seuls exemples cités par P.C., p. 127 n. 7, met bien en scéne des hommes libres, des
ruraux tentant en groupe de se convertir en venant a la ville). La conversion du prisonnier
affranchi, quant a elle, ne posait nul probléme : ’homme était (encore) admis comme étranger
au sein d’un groupe arabe selon les mémes régles qu’avant I’Islam (nous y reviendrons tout de
suite). Les indices nous en sont donnés par une documentation papyrologique pléthorique
(cf. PAF 10, P. Apoll. 8, 49, 50, 52, 83, 94, P. Lond. IV 1335, 1349, 1447, etc.) : les listes mélangeant
les Arabes (muhagirian) et les affranchis établissaient, quant aux émoluments, au traitement
économico-religieux et donc au statut, une dichotomie entre les Arabes et les autres, et non entre
les musulmans et les non musulmans. Ainsi le converti non arabe ne génait guére, il était
«un autre ». Ce n’est que sous la pression des convertis libres que la clientéle de type islamique
a pu apparaitre.

Voyons maintenant si les Arabes-musulmans pouvaient ou non fabriquer ce mode d’intégration
des nouveaux venus. P.C. dit que non, nous avons vu pourquoi. Par ailleurs, ajoute P.C., la
clientéle telle qu’elle était congue et pratiquée en Arabie pré-islamique n’était pas du tout comme
elle fut ensuite en Islam. L’Islam ne pouvait fabriquer, il ne prolongeait pas un semblable
systéme de 1’¢ére anté-islamique, donc il empruntait : la boucle est bouclée. Insistons cependant.

7 A

BCAI 6 (1989) P. Crone: Roman, Provincial and Islamic law. The origins of the islamic patronate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

102 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

La client¢le en Arabie (excellemment décrite, p. 43-63) était de type collectif (mais individuel
en droit islamique), le client restait alors possiblement attaché i son groupe originaire (mais
il perdait ses attaches, en droit islamique), il y avait protection du patron, intégration mais non
nécessairement assimilation (il y avait assimilation, en droit islamique). En Arabie, la clientéle,
ou plut6t le mode de relations inégales qui impliquaient des deux parties des droits et des devoirs,
était trés diverse; elle pouvait engager a des liens étroits, c’était le sort du mawld, au sens strict:
elle pouvait étre plus lache, et c’était celui du gar; elle pouvait prendre 1’aspect d’alliances, certes
inégales, entre groupes, et c’était le kilf. En Islam, la clientéle devint plus circonscrite, aux régles
plus figées. D’ou vient donc le changement? de la rencontre, en Syrie et en Egypte, des lois
romaines ?

Le seul moyen de répondre est de comprendre ce qu’est le droit, le discours juridique. Le droit
n’est ni le simple reflet du vécu ni une sphére éthérée; il est le langage autorisé d’une société
sur elle-méme. Et lorsque des régles de droit sont empruntées (ce qui, bien siir, arrive) par une
société a une autre, c’est en fonction d’une vision que la société emprunteuse se donne d’elle-méme
que I’emprunt est possible et efficace (P.C. ne nous contredirait pas sur ce point précis). En retour,
il est nécessaire de montrer que I’emprunt, s’il a lieu, est la solution unique 2 une solution interne
de blocage, d’incapacité de la société emprunteuse a élaborer ses propres solutions; c’est
exactement ce que pense P.C., mais notre avis est que son argumentation ne tient pas, nous
prétendons que I’Islam primitif a été parfaitement capable de produire un code qui lui permit
de vivre ses apories et ses différends. Aprés la conquéte, les Arabes se constituérent en « commu-
nauté » fermée, barricadée, effectivement étrangére au monde conquis; son code d’enfermement
fut la trés mythique et trés invraisemblable généalogie qu’elle s’inventa, avec ses effets pervers
que furent toutes les divisions factionnelles possibles (ceci est fort bien décrit dans Slaves). Ces
élaborations généalogiques constituérent cette représentation de la société arabo-musulmane
par elle-méme, et, loin d’étre paralysantes, elles furent dynamiques. Malgré elles. Pour simplement
survivre, un tel systéme généalogique plein, d’une société qui se prétendait parfaitement
intégrée, devait soit rejeter totalement I’intrus soit I'intégrer complétement. Mais I’intégration
ne pouvait se faire que selon les régles généalogiques que les Arabes s’étaient données, c’est-a-dire
P’entrée dans leur réseau lignager. C’est pour cela que toute intégration devint individuelle, et
qu’elle prit la forme d’un simulacre d’adoption; étre adopté, c’est entrer dans le lignage du pére
adoptif — il est particuliérement significatif que la terminologie islamique de 1’intégration (des
Mamelouks, par exemple) et de la clientéle est celle de I’adoption (cf. R. MOTTAHEDEH,
Loyalty and Leadership). D’ou le fait qu’adopter 1’étranger impliquait de détruire ses attaches
antérieures : il s’agissait d’une assimilation. Nous voulons seulement dire que la logique méme
des élaborations généalogiques nécessitait 1’assimilation individuelle de I’intrus, & peine de ne
pouvoir se reproduire. Ainsi le droit islamique naissant formulait ces exigences, sans pour cela que
celles-ci fussent vécues, ’assimilation était fictive et, au privé, ’intrus mawla était un inférieur...
Au total, le statut juridique du mawla changeait effectivement, il n’empéche que celui-ci restait
attaché plus 4 un groupe qu’a une personne; P.C. prétend que le mawla vivait désormais une
attache personnelle, mais parce qu’elle n’avance que des exemples juridiques, or tant de faits,
de tous ordres, nous disent le contraire (cf. Mottahedeh). P.C. fait implicitement du droit une
entité abstraite et voyageuse, qui se reconnait par une simple extériorité, par son formalisme

BCAI 6 (1989) P. Crone: Roman, Provincial and Islamic law. The origins of the islamic patronate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 103

et d’autre part, elle suppose qu’une fois reconnu, il est pure adéquation i la pratique; mais il
n’est ni I’une ni I’autre, il est un discours produit historiquement et qui ne colle jamais totalement
aux pratiques, et c’est précisément dans ce décalage que s’expriment les tensions sociales et un
possible discours contre la norme.

L’histoire du présent livre est saisissante. Il est, & 'origine, une partie non développée de
Slaves. Cette partie, grossie, devint indépendante. Indépendante, au sens fort. P.C. pouvait,
des lors, d’un c6té dire (Slaves) que les généalogies furent mortiféres, et de I’autre — indépen-
damment — que le droit de la wald@’ dut étre emprunté. Alors que ’articulation des unes sur
Pautre engageait 4 une tout autre version des faits. Le probléme est 1a : séparer ou rapprocher
les faits. Patricia Crone a un énorme talent, si rare parmi les historiens arabisants, il est troublant
qu’elle s’applique tant a briser, & désarticuler son objet d’étude.

Christian DECOBERT
(C.N.R.S., Aix-en-Provence)

André MIQUEL, La géographie humaine du monde musulman jusqu’au milieu du XI° siécle,
Les travaux et les jours. Paris, éditions de I’Ecole des Hautes Etudes en sciences
sociales, 1988. 24 x 16 cm, 387 p.

Ce volume, on le sait, est le dernier d’un ensemble de quatre, consacré a la culture géographique
du premier monde musulman, « dans sa premiére grandeur », soit pendant I’époque souvent
dite «classique » dans I’histoire des peuples régis par des pouvoirs se réclamant de 1’Islam.
A.M. donc, aprés avoir présenté I’origine et le développement de cette culture (tome 1), a
entrepris de restituer I'image du monde qu’elle exprimait : la Terre et ses régions, les grands
ensembles non musulmans (tome 2); puis, & lintérieur du domaine de I’Islam, 1’aperception
du cadre naturel : montagnes et déserts, eaux, climats, faune et flore (tome 3). La moisson
aujourd’hui se compléte par 1’évocation de l’activité des hommes : les communautés et leur
mémoire, leur cadre de vie et leurs échanges, les pratiques de la vie quotidienne et les produits
de la civilisation.

Avant de livrer & son lecteur I'important bilan de cette vaste enquéte chez les géographes,
A.M. Pavertit : « Le réel ne nous intéresse pas en soi ... mais pour ce qu’il traduit dans I’esprit
des hommes qui ’ont vécu » (p. 9), tant sans doute le réel n’est constitué en objet de 1’attention
que s’il répond aux attentes d’un témoin. On ne s’étonnera donc pas si la visée de I’enquéte a
di nécessairement osciller toujours entre ’enregistrement d’une image « représentative du monde
et représentative d’un ‘ musulman de base ’ convenablement cultivé mais sans plus » (p. 9), et
la recherche d’une «image plus générale » (p. 178) « qui revient & P’essentiel » (p. 181) par les
derniers géographes, « finalement, 'image vraie » (p. 182) de la vie dans ce monde.

Les données que les géographes d’« avant [’an mil » (ce rappel chronologique revient souvent)
ont enregistrées sur le monde ou ils vivaient sont organisées par A.M. autour de trois grands
thémes. Le premier, sous le titre « L’Histoire en toile de fond » (p. 17-122) concerne les commu-
nautés vivant dans le domaine musulman, leur organisation et leur réputation, leur statut et

BCAI 6 (1989) P. Crone: Roman, Provincial and Islamic law. The origins of the islamic patronate, recensé par Chr. Décobert
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



