86 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

diferente en la posicion de los terminos » (cf. An. Post., 11, 8, 93al5), invoquée par Averroés
(p. 148) comme moyen de faire connaitre ’essence, J.P. ne montre pas comment s’utilise cette
démonstration, mais il fait une suggestion intéressante. Il explique, en effet, que la possibilité
d’une démonstration de I’essence est admise dans la « seconde » version de I’Epitome de la
Physigue, et non pas dans la version du Caire; de méme, cette possibilité est admise dans le
manuscrit de Florence de I’Epitome des Seconds Analytiques, mais absente du manuscrit de Leiden.
Il se pourrait donc, selon J.P., que les manuscrits du Caire (Phys.) et de Leiden (4n. Post.)
présentent une méme conception d’Averroés, qui aurait ultérieurement changé d’opinion. D’une
mani¢re générale, on trouve dans les notes de J.P. le point de départ pour de nombreuses
recherches qui restent & mener, par exemple sur l’analyse conceptuclle du mouvement par
Averroés, qui mérite une confrontation approfondie avec les commentaires d’Ibn Bagga sur
ce sujet. De telles recherches devraient aussi prendre en compte, naturellement, les commentaires
grand et moyen d’Averroés sur la Physique.

Dans I’appendice touchant le langage d’Averroés, J.P. croit établir que ce langage appartient
a l’arabe dit médiéval et qu’il porte la trace de constructions issues du langage philosophique
grec. Mais, sur le premier point, les manuscrits ne permettent de juger que de la langue des
copistes, tandis que, sur le second point, les exemples fournis ne sont nullement le reflet direct
des tournures grecques (2 la différence de ce que I’on peut trouver dans les commentaires
syriaques anciens).

Nos remarques n’enlévent rien & 1’importance du travail effectué par J.P. : son édition et
sa traduction de 1’Epitome d’Averroés sur la Physique sont de nature 3 susciter un intérét
renouvelé pour ’euvre physique du Commentateur, 4 laquelle les médiévaux latins ont tant
emprunté.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(C.N.R.S., Paris)

Gamal al-din ‘ALAWI, Al-Matn al-rusdi, madhal li-gira’a gadida. Casablanca, éditions
Toubkal, 1986. 22,5 x 14,5 cm, 245 p.

L’auteur de cet ouvrage, professeur a I’université de Fés, a le mérite de s’étre intéressé 2 la
tradition manuscrite des ceuvres d’Ibn Rudd (il a donné une premiére édition des opuscules de
logique et de physique contenus dans le ms. 632 de I’Escurial [Revue de la faculté des Lettres
de Fes, n° 2-3 1979-1980] et le commentaire moyen d’Ibn Rusd au Traité du ciel d’Aristote
[ibid., 1984]), avant d’entreprendre cet essai pour une vue d’ensemble de I’ceuvre d’Ibn Rusd
conservée dans 1’original arabe. Le livre, divisé en quatre chapitres, établit (chap. 1) un inventaire
des ceuvres du philosophe (108 recensées) a partir des sources bibliographiques anciennes
— principalement la liste de ’Escurial (barnamag) jadis publiée par Renan et la notice d’Ibn
‘Abd al-Malik consacrée a Ibn Rusd dans le Kitab al-Dayl wa-I-takmila — et des sources
modernes, que ’auteur restreint délibérément aux bibliographies de Bouyges, Alonso et Anawati
(p. 47-48). Constatant, a partir de ’examen d’un grand nombre de textes et de leur lecture
attentive, la diversité des écrits d’Ibn RusSd qui se répartissent au moins selon sept catégories :
muhtasarat, gawami’, talahis, Suriah, ta'ligat, maqalat et ouvrages autonomes (p. 5 et 127),

BCAI 6 (1989) G.D. ‘Alawi: al-Matn al-rusdi, madhal li-qira’a gadida, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 87

G."A. en tente (chap. m) une chronologie raisonnée (p. 58) qui devrait conduire & réviser
la thése traditionnelle des trois étapes : épitomés, commentaires moyens et grands commen-
taires (p. 139). Il est & noter ici que I’engagement de G."A. & ne considérer que les ceuvres
conservées dans I’original arabe, sans tenir compte des textes conservés en traduction latine
ou heébraique, fait apparaitre nécessairement des lacunes dans I’essai chronologique. Ainsi,
le Grand Commentaire de la Physique qui devrait apparaitre entre les n° 43 et 48 (p. 102-
109) n’est pas mentionné. De méme, les « questions» relatives aux Seconds Analytiques,
conservées en traduction latine (Aristotelis Opera Cum Averrois Commentariis, vol. 1, part. 2b,
u 3, £° 100 v°-119 v°) devraient apparaitre dans ’argumentation de la page 131.

Les chapitres 11 et 1v, qui constituent la partie originale de ’ouvrage. se présentent comme
une « lecture nouvelle » de I’ceuvre d’Ibn Rusd (chap. 1) qui met en valeur les « étapes» d’un
« projet philosophique » (chap. 1v) dans lequel I’auteur reconnait une unité et un développement
progressif programmé (p. 8). La périodisation traditionnelle en fonction des trois types de
commentaires est & interpréter a I’intérieur de projets philosophiques identifiables dans le progrés
de Pceuvre. La période des abrégés et des épitomés n’est pas une période d’engagement avec
Aristote (p. 203-204). Elle marque seulement la volonté d’Ibn Ruid de sauver dans une période
de troubles (politiques?) ce qui est indispensable dans I’ensemble des sciences, avec une forte
dépendance a I’égard d’al-Farabi et d’Ibn Bagga, sans un projet défini a I’égard d’Aristote.
La période des commentaires moyens et des opuscules (maqalat) marque I’affermissement de
’autonomie d’Ibn Rusd et la naissance d’un nouveau projet (p. 87, p. 131). Entre ces deux étapes
distinctes et celle des grands commentaires qui définit au sens propre ’averroisme (al-rusdiya),
il convient de situer 1’étape que G.°A. appelle « le moment gazalien » (p. 95), la période cruciale
qui €claire toutes les autres et qui aurait permis 4 Ibn Ru$d, notamment par le Tahafut, aprés
le Fasl et les Manahig, d’opérer une double révision radicale en théologie et en philosophie
(tashih ‘aqadi et tashih falsafi p. 189). Dénongant par les mandhig les doctrines erronées des
théologiens musulmans et par le Tahdfut al-Tahafut les doctrines erronées des philosophes de
PIslam, notamment Ibn Sina, cette étape, ultime, ouvre enfin sur la phase de la « pleine conscience
philosophique » (p. 198, 209, 214, 221) et I’étape finale du véritable averroisme qui se concrétise
dans le Grand Commentaire de la Métaphysique, mais qui n’est ici défini que par des expressions
telles que « le passage a I’acte du véritable projet philosophique » (p. 228) ou « la perfection
derniére du projet philosophique » (p. 189-190). L’auteur, il est vrai, se propose, dans un travail
ultérieur de définir ce qu’est sa lecture philosophique du corpus ruidien pour lequel il n’a posé
ici que les ¢léments d’introduction quant & sa structuration externe (p. 9).

Le souci d’explication dans une entreprise totalisante peut se heurter aux données du corpus.
L’image mécanique du « montage » dont use G.°A, pour définir sa démarche (p. 243) a I’égard
du corpus ruiddien donne I'impression que toutes ces ceuvres sont des totalités achevées qui
revivent dans une histoire reconstruite a posteriori. Ainsi la derniére étape dans la production
d’Ibn Rudd, représentée par les commentaires de Galien, qui définirait un « projet médical »
succédant a un « projet philosophique » exténué (p. 240) demeure inexplicable dans ce systéme
reconstitué, de ’avis méme de ’auteur (p. 241-242).

La découverte des ceuvres (essenticllement les maqgaldt) qui n’appartiennent pas aux trois types
de commentaires traditionnels et la mise en évidence des révisions qu’a faites Ibn Ru3d dans

BCAI 6 (1989) G.D. ‘Alawi: al-Matn al-rusdi, madhal li-qira’a gadida, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

88 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 6

ses ceuvres, opération qui demande de minutieuses études et que G.°A. situe dans la période des
grands commentaires (p. 114), ont encouragé l’auteur & proposer ses interprétations sur la
périodisation du corpus ruddien. Les conclusions qu’il en tire sur les projets philosophiques »
ou la « conscience philosophique » d’Ibn Rusd sont difficiles & soutenir, & mon sens, dans ’état
actuel de I’histoire des textes. Cela dit, malgré certains aspects de méthode qui conduisent a des
reconstructions majorées, G.°A. a bien mis en valeur ce qu’il appelle I’étape gazalienne pour
expliquer la situation doctrinale d’Ibn Rusd. Gazali est effectivement une figure essentielle dans
le milieu maghrébin et andalou aussi bien intellectuel que politique. Si Ibn Bagga et Ibn Tufayl
se situent par rapport a lui, I’almoravide Yasuf Ibn Ta%ufin et le Mahdi des Almohades se
réclament aussi de lui : 'un pour sa fatwd, l'autre pour son enseignement. Cette étape donne
bien a la pensée d’Ibn RuSd sa dimension islamique plutét que sa teneur simplement aristo-
télicienne qui ’a longtemps caractérisée dans sa postérité latine.

L’essai de G.°A. apporte des informations utiles par une lecture attentive des textes. Comme
toute vue d’ensemble qui part de certains éléments précis, il suscite discussion et réflexion féconde.

Abdelali ELAMRANI-JAMAL
(C.N.R.S., Paris)

MOLLA SADRA SHIRAZi, Le livre des pénétrations métaphysiques (Kitab al-Mashd’ir). Traduit
de P’arabe, annoté et introduit par Henry Corbin. Paris (Verdier), 1988, in-8°, 252 p.
(coll. «Islam spirituel »).

C’est une heureuse initiative que d’avoir réédité cet ouvrage publié en 1964 (Téhéran-Paris)
et devenu introuvable. La premiére édition contenait le texte arabe et sa version persane par
Badi® ol-Molk Mirza, « prince-philosophe » du XIX® siécle. Seule en a été retenue ici la partie
francaise : Introduction (esquisse biographique; esquisse bibliographique; le Kitdb al-Mashd’ir;
apercu philosophique); Traduction; Notes; Index. Un avertissement précise que « de menues
corrections ont ¢été effectuées, sur la base de I’exemplaire personnel d’Henry Corbin, et en fonction
du rajeunissement de son vocabulaire technique » et que « dans ’appareil de notes, les références
ont été mises 4 jour »; saluons ce travail qui prend en compte I’intérét des chercheurs. Il n’y
a pas de signes diacritiques, c’est regrettable, mais il en était déja ainsi dans la premiére édition.
En revanche on aurait pu ne plus numéroter les versets du Coran selon 1’édition Fliigel; ou du
moins, selon elle seule.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 6 (1989) G.D. ‘Alawi: al-Matn al-rusdi, madhal li-qira’a gadida, recensé par A. Elamrani-Jamal
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



