1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 75

connaissance chez Saadia. Al-Farabi sur la valeur de la connaissance dialectique », Revue des
études juives, 1967, 375-397 (repris dans Mélanges Georges Vajda, édités par G.E. Weil, Hilde-
sheim, 1982, 127-149). Ce passage n’est malheureusement pas commenté dans les Gloses d’Ibn
Bagga, dont les fragments publiés ici concernent pourtant ce contexte (c’est en IV, 117 qu’on
s’attendrait a trouver ce commentaire). Signalons enfin, car il faut bien s’arréter, les p. 65-72,
ou Farabi étudie les communications entre les sciences. On aura entrevu,  travers ces remarques
trop rapides, I’étenduc et I'intérét des travaux que cette édition est appelée & faciliter.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

AL-FARABI, Kitdb al-tanbih ‘ald sabil al-sa’ada, haqqaqahu wa qaddama lahu wa ‘allaga
‘alayhi al-duktir Ga*far Al Yasin. Beyrouth, Dar al-manahil, 1985. In-8°, 111 p.
dont 11 d’introduction.

AL-FARABI, Risdalat al-tanbih “ala sabil al-sa“dda, dirasa wa tahqiq al-duktiir Sahban Halifat.
Mansurat al-gami‘a al-urduniyya, 1987. In-8°, 260 p. dont 174 d’introduction en
arabe et 11 d’introduction en anglais.

Edité pour la premiére fois & Hyderabad en 1346 h. dans le recueil des rasd’il de Farabi, voici
le Rappel de la Voie d suivre pour parvenir au Bonheur deux fois réédité en I’espace de quelques
mois par les soins successifs de Gafar Al Yasin et de Sahban Halifat. Le premier avait, voici
quelques années et s’appuyant sur quatre mss différents, établi et publié le texte du K. tahsil
al-sa‘ada \. Son édition du Tanbih repose sur deux de ces mémes mss : celui du British Museum,
catalogué Add. 7518, Rich, daté de 1105 h. et jadis utilisé par Dieterici 2, et celui, coté n° 240
(f°* 73-80) du fonds Miskat de la bibliothéque centrale de I’université de Téhéran et déja signalé
par M. Mahdi 3. L’appareil d’annotations critiques dont le texte est assorti en compare les
variantes avec 1’éd. Hyderabad.

S. Halifat recourt 4 ces mémes sources, mais il les enrichit de sept autres mss : 1) Sapahsalar I
(Téhéran, n°® 1216, f°5 204-213), daté de 1091 h. 2) Sapahsalar II (Téhéran, n° 2912, fos 92-96,
signalé par G. A. Y., p. 35), sans mention de date mais, d’aprés S. H., contemporain du premier;
a en juger par la figuration fréquente de deux legons différentes pour le méme mot ou I’amalgame
de mots prélevés de deux sources différentes dans une méme phrase, ce ms. résulterait de la com-
paraison méthodique de deux sources distinctes : la premiére serait semblable a celle des autres
mss de la famille iranienne, la seconde est inconnue; ’orthographe coranique de certains de
ses mots témoignerait en faveur de son ancienneté. 3) Dar al-kutub al-radawiyya (Mashad),
n® 532, £** 50-56, également signalé, sans qu’il I'utilise, par G. A. Y. 4.) Fayd Allah Efendi
(Istamboul, n° 1213, f° 93-102). 5) Emanet Hazinesi (Istamboul, Topkapi, n° 1730, f° 63-69)
déja signalé par M. Mahdi . 6) Rida “Ali Han (Rampur, n° 142) a I’origine de 1’éd. Hyderabad,

1. Beyrouth, Dar al-andalus, 1981. 3. K. al-alfaz al-musta'mala fi I-mantiq, p. 22,
2. Le ms. est décrit in Alfarabi’s Philosophische 26.
Abhandlungen, p. XXV-XXVI. 4. Ibid.

BCAI 6 (1989) al-Farabi: Risalat al-tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada, éd. S. Halifat, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

76 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 6
mais dont le lecteur ne saura pas si S. H. I’a effectivement consulté puisqu’il ne le décrit pas,
parle, p. 6, de huit mss. consultés auxquels il faut ajouter I’éd. Hyderabad, et p. 128 de neuf
sources manuscrites. 7) « Berlin », signalé en ces termes dans la bréve introduction en anglais :
« The german manuscript (Gothe [sic] library in Berlin, 5034) » et décrit d’abondance aux p. 135-
140 de I’introduction en arabe.

Le mot « Gothe » est orthographié en arabe tantdt (p. 125 et 135) Gita, tantot (p. 145 et 146)
Giita; s’agit-il d’une orthographe erronée pour Goethe ou d’une référence déformée 2 la recension
des mss de la bibliothéque de Gotha, jadis publiée (1859-1864) par W. Pertsch, mais ol je ne
trouve nulle mention d’un ms. de I’un des traités de Farabi ? Sans doute, S. H. aura-t-il pris
connaissance de ce ms. par les Services Culturels de la Ligue Arabe, laquelle en tient, de Dar al-
kutub, au Caire, et depuis 1948, la copie d’une copie photographique. A quel ms. cette copie
remonte-t-elle ? 8’1l ’avait consulté, S. H. aurait trouvé des éléments de réponse dans le catalogue
Ahlwardt (1892) des mss de la bibliothéque royale de Berlin ! dont le vol. IV (p. 376) assigne
bien le n° 5034 & un ms. du Tanbih de Farabi. La description des incipit et excipit, de méme que
I’ordre singulier de succession des folios (S. H., p. 137-138) ne laisse subsister aucun doute sur
son identité : il s’agit de ce méme ms. dont S. H. nous dit qu’il provient de la bibliothéque de
Berlin-Est. Ce dernier induit, de la rareté des points diacritiques et de ’orthographe coranique
de certains mots, son ancienneté. Ahlwardt en donne précisément la date : 800/1397. Il s’agirait
bien du plus ancien des mss datés du méme traité.

Que S. H. n’ait pas non plus songé a consulter la traduction latine médiévale de la présente
épitre, publiée par Salman en 1940 2 est déconcertant; il en signale p. 5, avec une totale impréci-
sion, ’existence cdte a cOte avec celle de traductions turque, persane, allemande ou russe (méme
désinvolture chez G. A. Y., p. 26). A en juger d’aprés 'appareil de notes critiques dont S. H.
assortit son édition, le ms. de Berlin ressemble de trés prés a celui qu’avait sous les yeux I’auteur
de Ia traduction latine. La correspondance n’est pas parfaite, mais il s’en faut de trés peu, et
les deux textes divergent conjointement des autres mss sur tous les points que choisit S. H. pour
illustrer I'imperfection de ceux-ci3. La consultation de la source latine et évité 4 G. AY. dc
trés nombreuses erreurs, et a S. H. quelques erreurs et beaucoup de peine.

1298, 1341, 1360, 1386, 1389, 1393, 1417, 1424,
1436, 1457.
Les points de désaccord correspondent, pour

L. Die Handschriften-Verzeichnisse der Konig-
lichen Bibliothek zu Berlin, Verzeichnis der
arabischen Handschriften von W. Ahlwardt

(vierter Band), Berlin, 1892.

2. Recherches de Théologie ancienne et médié-
vale, douziéme année, Abbaye du Mont César,
Louvain, 1940, janvier-avril, p. 33-48.

3. Les points d’accord du latin et du ms. de
Berlin, quand ils divergent ensemble des autres
sources, correspondent aux notes suivantes de
I’éd. S.H.: 180, 291, 313, 372, 373, 439, 444,
452, 716, 742, 752, 803, 888, 910, 941, 952, 979,
1052, 1099, 501, 512, 550, 551, 554, 573, 594,
604, 613, 663, 668, 974, 978, 1108, 1119, 1134,
1176, 1179, 1191, 1197, 1198, 1242, 1264, 1293,

BCAI en ligne

ce que le latin ajoute au ms. de Berlin, aux
notes 580, 943, 1236, 1278 et pour ce que le ms.
de Berlin ajoute au latin a la n. 582 et aux p. 196
(mata kanar ... innama) et 204 (fayanbagi ...
al-gamila).

Sur les n. 974 et 978, le latin est également
en désaccord avec le ms. de Berlin et de méme
pour les exemples que donne Farabi correspondant
aux n. 1093 et 1094 : le latin porte carpenteria
et navigatoria, mais a en croire les notes de S.H.,
le ms. de Berlin porte al-tigara wa I-milaha, et
celui de Mashad al-nigdra wa Il-filaha.

BCAI 6 (1989) al-Farabi: Risalat al-tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada, éd. S. Halifat, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 77

Ne recourant qu’a deux mss., G. A .Y. ne peut guére s’aventurer, ainsi qu’il le reconnait p. 30-31,
a formuler des hypothéses sur leurs relations historiques. Le grand nombre des sources de Halifat
le conduit au contraire 4 les classer par familles et & proposer pour elles un modéle d’apparente-
ments généalogiques. Malheureusement le texte du bas de la p. 142 est incohérent : Mashad
et MiSkar y sont dits a la fois collatéraux et descendre I’'un de I’autre; de méme pour Miskat et
Sapahsalar 1. Pour s’en tenir au haut de la p. 144, Berlin serait indépendant et sans descendance
connue, de méme que serait indépendante 1’'une des deux sources, X, dont dérive Sapahsalar I1.
De la seconde de ses sources, Y, le lecteur ne parviendra pas & savoir si elle a quoi que ce soit
de commun, au jugement de S. H., avec Z, dont descendraient collatéralement Sapahsalar 1,
Fayd Allah Efendi, British Museum et MiSkat; de ce dernier descendraient Emanet Hazinesi et
Mashad, et de Mashad, 1’éd. Hyderabad.

G.AY. et S.H. s’opposent de méme sur les principes méthodologiques de I’établissement
du texte. Le premier (p. 24-26) en appelle a la fidélité a «’esprit du traité » et revendique
pour le chercheur la liberté de louvoyer entre les sources sans se lier servilement 4 I’une ou
Pautre d’entre elles, mais en s’appuyant au contraire sur leur « complémentarité » supposée.
Un sondage dans I’appareil critique prouve que les trois sources — 1’éd. Hyderabad en est une —
sont également mises & contribution. S.H. en appelle, lui, & la « méthode critique scientifique ».
Elle lui interdirait de méler les sources pour fabriquer de piéces et de morceaux un texte qui
n’aurait jamais auparavant existé nulle part et lui imposerait de choisir parmi elles celle que
ses mérites distinguent. La premiére méthode repose sur un constat désillusionné de I’équivalence
des sources, la seconde sur I'existence d’un ms. « meilleur » que les autres. La providence fait
bien les choses, puisque, au jugement de S.H. (p. 144), le méme ms. se trouve 2 la fois étre le plus
ancien, le plus complet, le moins chargé d’erreurs et le plus clair. Il s’agit du ms. de Berlin; c’est
de lui que S.H. fait le principe de son édition et la matrice de son texte.

S.H. prend donc la résolution de ne jamais se dérouter de la lecture du ms. de Berlin aussi
longtemps qu’une altération du texte ou la présence tenace d’une obscurité ne rend impossible
I’économie d’un recours aux autres sources. 1l signale tout de méme en note de bas de page,
et, de surcroit, en marge, chacun des écarts de chacun des mss par rapport a tous les autres.
Quant & ces écarts, ils sont si nombreux que leur signalement parasite le texte au point d’en rendre
la lecture infiniment pénible. La pensée et la langue de Farabi se trouvent entaillées de crochets,
de parenthéses — grandes et petites —, maculées de voyants symboles. Mille quatre cent quatre-
vingt-sept appels de notes sur la ligne s’enfoncent comme des coins en plusieurs endroits de
chaque phrase. Ce désordre est d’autant plus regrettable qu’il et suffi de quelque rigueur dans
P'impression pour en prévenir les effets. L’ampleur de I’appareil critique imposait d’imprimer
le texte seul et de le faire suivre, ou précéder, d’une partie critique ol les variantes eussent été
identifiées par les références de pages et de lignes correspondantes. Au moins quelques aména-
gements ingénieux (numéroter les notes par page, porter les appels de notes sur ou sous la ligne,
renoncer a quelques symboles trop apparents) auraient-ils évité le naufrage. Le dispositif
critique que met en place S.H. est & ce point complexe qu’il lui arrive de s’entraver lui-méme
dans les fils qu’il tend. Ainsi p. 199-200 & propos de la définition du courage : suivant de trés
prés Aristote (E.N. 1I, 7, 1107 b, 1-5), Farabi le définit comme un caractére moral qui s’acquiert
par la position moyenne entre affronter les choses redoutables et reculer devant elles. Le texte

BCAI 6 (1989) al-Farabi: Risalat al-tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada, éd. S. Halifat, recensé par D. Mallet )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

78 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

de I’édition Hyderabad (p. 11) porte : «al-ziyada fi l-igdam ‘alayha tuksibu I-tahawwur wa
l-nugsin min al-iqdam yuksibu 1-gubn wa huwa huluq gabih ». G.A.Y. (p. 61) suit ce texte mais
substitue de son propre chef et sans dire pourquoi a « al-nugsdn min al-igdam », « al-nugsan
fil-igdam ». La trad. latine médiévale porte : « ... qui si accessus magis fiunt et regressus minus,
prestabunt homini audaciam, que est turpis mos. Et si regressus magis fuerit et accessus minus,
prestabunt ei timiditatem, que est turpis mos». La comparaison avec le texte d’Aristote
confirme le latin et corrobore I’hypothése d’une version moins laconique du texte arabe. Si I’on
s’en rapporte a 1’éd. S.H. (p. 199-200), les notes 550 (laquelle devrait, me semble-t-il, figurer
a Pextérieur de la parenthése) -554 confirment que le texte de Berlin porte bien : «... wa
al-ziyada fi l-iqdam ‘alayha wa l-nugsan min al-ihgam “anha yuksibu l-tahawwur wa huwa hulug
gabih wa I-ziyada fi I-ihg@m wa l-nuqsan min al-igdam yuksibu 1-gubn... » Perdu dans la complexité
de son montage « scientifique » et rendu aveugle, par la minutie de ses comparaisons, & la
signification du texte, S.H. fabrique un texte hybride et redondant : «... wa l-ziyada fi l-igdam
‘alayha (tuksibu (549) I-tahawwur (550)) (wa l-nugqsan min al-igdam yuksibu I-gubn) (551) wa
huwa huluq qabih (552) (wa I-ziyada fi l-ihgam wa l-nuqsdn (553) fil-igdam yuksibu 1-gubn wa
huwa huluq qabih) (554); je laisse a dessein la disposition des parenthéses et des appels de notes.
Les notes portent : 550 : ne figure pas dans le ms. de Berlin; 551 : « al-nugsan min al-ihgam
‘anha » figure dans le ms. de Berlin; 554 : ne figure pas dans le ms. de Berlin.

S’il ne fait que la moitié du chemin et s’il échoue & présenter un texte qui rende désormais
superflu le recours a I'ancienne éd. Hyderabad, au moins S.H. publie-t-il un instrument pour
sa mise a jour. G.A.Y. ajoute, lui, & cette édition ... quelques erreurs de plus. En voici un relevé :

— P. 48, 1. 2: ... min qabl. Inna... la vocalisation et la ponctuation sont fausses. Il faut
lire ... min gibal anna... (méme construction p. 67, 1. 6 et 73, L. 13).

— Meéme p. Hyderabad ne porte pas la coquille mentionnée n. 13.

— La n. 21, p. 49 doit étre erronée; comp. éd. S.H., n. 83.

— P. 51, n. 41 : la subsitution, contre tous les textes, de bal a lakin est inutile.

— P. 52, n. 49 : la note est inexacte. La négation ne figure pas non plus dans 1’éd. Hyderabad.
Il faut soit encadrer la négation de crochets, soit substituer §agawa a sa‘ada (cf. S.H., n. 223 et 224),

— P. 53, n. 54 : gayr, conforme a tous les mss et au latin, doit étre retenu dans le texte.

— Comp. p. 54, . 8 et p. 55, 1. 10 : la construction est la méme, il faut lire al-insan; pourquoi
proposer, dans le premier cas, de rajouter la préposition /i, et dans le second de supprimer le alif?

— P. 55, 1. 6 : remplacer nasir par nasil (méme construction une ligne plus haut).

— Meéme page, 1. 7-8 : Hyderabad porte — la variante n’est pas signalée en note — wa a'ni bi-I-
malaka an takiin bi-haytu... et non an yakin. Le verbe se rapporte évidemment & al-quwwa “ala idrak
al-sawab. Aucun manuscrit ne porte al-sawab que G.A.Y. rajoute bien inutilement une ligne plus
bas et qui ne correspond pas non plus au latin (corriger la n. 352 de 1’éd. S.H. et lire an takin).

— P. 57,1. 7 et n. 89 : la variante de Hyderabad bi-I-fi‘l, que retient G.A.Y. ne donne aucun
sens. Il faut retenir bi-l-hulug que portent ensemble tous les autres mss et qui en outre coriespond
au latin per morem.

— Méme p., premiére 1. du paragraphe 9 : lire inna kamal al-insan fi halgihi, et non, ainsi
que le vocalise G.A.Y. f1 hulugihi; lat. : perfectio hominis in sua creatione... Le jeu de mot sur

BCAI 6 (1989) al-Farabi: Risalat al-tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada, éd. S. Halifat, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 _ BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 79

création / caractére moral est un lieu commun de la littérature arabe de 1’éthique (cf. p. ex.
Tawhidi, Imta’, 1, p. 148).

— P. 58, L. 7 sq.; ... wa matd zala ma $a’nuhu an tuhsala bihi al-sikha lam takun al-sihha
kadalika mata zalat al-af*al “an al-i‘tidal (...) lam yakun “anhd huluq gamil. La proposition de
G.A.Y. de couper la phrase aprés kadalika et d’ajouter une conjonction au début de la phrase
suivante ne donne aucun sens. Le latin et le ms. de Berlin (S.H., n. 452) laissent conjecturer
Pomission de ‘an al-i‘tidal wa I-tawassut entre al-sibha et lam takun : cum autem ea que sanitatem
prestant a mediocritate seu temperentia exiverint, non habebitur sanitas; similiter cum actiones...

— P. 59, 1. 16 : il faut lire, conformément au latin et contre tous les mss sauf celui de Berlin
(S.H., n. 501) : wa quddira bi-ahwal al-badan, et non al-buldan; lat. : per dispositiones corporum.

— P. 60, 1. 1, omission de la variante d’Hyderabad al-mutifa biha au lieu de al-mutabbaga biha.

— P. 62, 1. 3 : au lieu de ... fi-ma yasta'miluhu, lire fi-ma yasma‘uhu (lat. : in eis que audit et
ms. de Berlin, S.H., n. 594).

— P. 63, paragr. 11, 1. 10 : lam nata’adda bihi. Aucune variante n’est signalée nulle part, mais
il faut sans doute supprimer la négation. Le latin porte : ut consideremus qualis actio est que cum
illa egerimus assequamur ab ea delectationem et qualis actio est que cum ea egerimus ab ea
assequamur tristitiam.

— P. 65, paragr. 12, 1. 14 : le texte est lacunaire et interprétation suggérée dans l’introd.
(p. 15) est tirée par les cheveux. Le duel fa-'in kana “al@ I-sawa’... laisse supposer I’omission d’una
partie de la phrase. Le latin, confirmé par le ms. de Berlin (S.H., n. 742), porte : Sciemus hoc
respiciendo et considerando facilitatem actionis procedentes ab augmento, utrum est apud nos
ita facilis sicut et actio procedentis a diminutione, an non.

— P. 69, L. 1 : mitla hal al-zani; le latin (ut est flagellare fornicantem) et le ms. de Berlin
(S.H., n. 888) suggérent ensemble de lire gald au lieu de hal.

— Méme p., . 7: lire al-‘agil a la place de al-agil (lat. : in presenti, conf. au ms. de Berlin,
S.H., n° 910).

— P.70, paragr. 15, 1. 6-9 : la variante retenue (cf. n. 188) n’ajoute aucune clarté; laysa n’est-il
pas de trop?

— P. 72, 1. 2 et n. 201, 202 : les legons retenues ne sont pas convaincantes; Hyderabad est
préférable et correspond au latin (cf. S.H., n. 1000 et 1002).

— P.75,1. 4-8 et n. 228 4 231 : le passage est altéré; le ms. de Berlin (S.H., n. 1119) et le latin
laissent conjecturer I’omission d’une partie de la phrase. Il faut probablement lire : wa llati (...)
bihd tustafadu l-quwwa “ald fi'l ma yutahayyaru, fa-inna maqsidaha al-gamil. Wa l-sind'at allati
nahiizu bihd ma Sa’nuhu an yu'lama faqat, fa-inna magsidaha aydan al-gamil min gibal anna...

— P. 77, 1. 4 : sa’adat au pluriel est difficilement justifiable (comp. p. 47, n. 7), Le latin et le
ms. de Berlin (S.H., n. 1179) portent le singulier.

— P. 81, 1. 5: il faut substituer (S.H., n. 1360) Aiya a min et lire wa lati tustamalu Ji kull
sind‘a hiya l-umir allati...

Les divisions du texte sont également discutables; celles des paragraphes 1 et 2, comme 5 et 6
ne me paraissent pas nécessaires. Par contre le wa aqgit/ de la p. 77, 1. 7 devrait autoriser une
nouvelle division (transition et passage i 1’examen de la logique).

BCAI 6 (1989) al-Farabi: Risalat al-tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada, éd. S. Halifat, recensé par D. Mallet )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

80 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

Les introductions dont G.A.Y. et S.H. font précéder leurs éditions de ce texte différent entre
elles comme, respectivement, la cavalerie de l’artillerie. Mais 1’un et ’autre s’engagent dans
un méme combat : ils tiennent a en découdre avec M. Mahdi et cherchent, avec des arguments
souvent oiseux, a engager contre lui la polémique.

L’attribution du Tanbih a Farabi, méme si S.H. croit nécessaire d’en démontrer « scienti-
fiquement » la légitimité, ne préte pas a controverse. Il n’en est pas de méme de sa place dans
Peeuvre connue du philosophe. S’agit-il d’un traité indépendant ou fait-il partie d’un ensemble?
Dans la deuxiéme éventualité, que comprend cet ensemble et & quel ordre de préoccupations
obéit-i1? La question est liée aux éditions du K. al-alfaz al-musta’mala fi I-mantiq !, des commen-
taires de logique récemment réédités 2 Beyrouth 2, comme elle est associée & la publication par
Salman de quelques fragments appartenant aux traductions latines d’un Abrégé de la Logique
de Farabi?® et & I’analyse qu’en propose M. Grignaschi .

Le Tanbih est un opuscule de philosophie morale qui commence comme un résumé de 1’Ethique
a Nicomaque (définition du bien supréme, de la vertu; exposé de la théorie de la médiété,
recension des principales vertus morales et digression laconique sur la philosophie politique)
et prend, dans sa derniére partie, le cours d’une introduction 4 la logique. Ses derniéres lignes
énoncent le programme de 1’Isagogue; elles font valoir 1’utilité de passer par la grammaire pour
recenser les catégories d’expression dans leur rapport avec les significations universelles de la
logique : « Quant a nous, puisque notre intention est de nous conformer a I’ordre que la discipline
impose, il nous faut ouvrir I’un des livres consacrés aux principes premiers (awa’il) et qui nous
rendra facile, par I’énumération des catégories d’expressions qui signifient, de commencer dans

1. Beyrouth, Dar al-masriq, 1968.

2. M™¢ Miibahat Tiirker a publié in Mantiq
al-Farabi (Revue de la Faculté de langues, d’histoire
et de géographie de I’ Université d’Ankara, vol. XVI,
1958, p. 165-286) la «risala» introductive

R. al-"Agam a récemment réédité « al-tawti’a »,
« al-fusal al-hamsa », « al-madhal », « al-
maqulat », «al-‘ibara» (déja édité au Caire en
1972, par Mhd. Salim Salim, aux mémes éditions
que la Rhérorique citée a linstant), « al-qiyas »,

(«al-tawti’a »), les «al-fusal al-hamsa» et le
« K. al-giyas al-sagir», puis (Ankara felsefe,
Arastirmalari Enstitiisii Ankara; Arastirmalar, 1,
1963) les «Sarad’it al-yaqin» et l’introd. du
« K. al-Burhan ». Dunlop a édité, in The Islamic
Quarterly, Londres, «al-tawti’a» (111, 1957, p. 224-
235), le commentaire de 1’Isagogue (« al-madhal »)
(III, 1956, p. 117-138), celui des Catégories
(« al-magqualat ») (IV, 1958, p. 168-197 et V, 1959,
p. 21-54) et les «al-fusal al-hamsa» (II, 1955,
p. 264-282).

N. Keklik a édité le commentaire des Catégories
(Islam Tetkikleri Enstitiisii Dergisi, Istamboul, I1,
1958), p. 1-48. J. Langhade et Mhd. Salim
Sdlim ont édité 'un et l'autre la Rhétorique
(coll. « Recherches », XLVIIl, Beyrouth, 1971 et
al-hay’a al-misriyya al-"amma li I-kutub, Le Caire,
1972).

BCAI en ligne

« al-qiyas al-sagir "ald tarigat al-mutakallimin »
(déja publié par N. Rescher, Al-Farabi’'s short
Commentary on Aristotle’s Prior Analytics, London,
University of Pittsburgh Press, 1963), « al-tahlil »,
« al-amkina al-mugalita » et « al-§adal », auxquels
il faut ajouter I'éd. de M. Fahri du «K.
al-burhan », du « K. Sard’it al-yagin» et des
commentaires d’Avempace sur le commentaire des
Seconds Analytiques. 1’ensemble se trouve dans
Al-mantiq ‘inda I-Farabi, 4 vol., Beyrouth, Dar
al-Masriq, 1985-1986-1987.

3. Revue des Sciences philosophiques et théo-
logiques, 1948, p. 222-225.

4. «Les traductions latines des ouvrages de la
logique arabe et 1’Abrégé d’Alfarabi», Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age,
année 1972, p. 41-107.

BCAI 6 (1989) al-Farabi: Risalat al-tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada, éd. S. Halifat, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 81

cette discipline. C’est par lui qu’il nous faut commencer et c’est de lui que nous ferons la suite !
du présent traité » (éd. Hyderabad, p. 26).

Le Traité des termes employés en Logique se présente lui-méme comme une introduction &
— puis un commentaire de — 1’Zsagogue et se termine par une introduction aux Catégories.
Ses paragraphes 52 et 55 renvoient explicitement & un livre qui le précéde et dont il est dit,
successivement : a/ qu’il mentionne quelle faculté la disipline de la logique dispense 2 I’homme
et quelle perfection celui-ci retire pour lui-méme de son exercice, et b/ que la faculté de I’enten-
dement qu’il définit est acquise par la connaissance des cinq catégories d’arguments (démonstratifs,
dialectiques, rhétoriques, poétiques et sophistiques) recensées dans le Traité des termes. Ces
deux passages correspondent, jusqu’a la terminologie employée, au contenu du Tanbih, ou [’on
peut lire : « Comme, au nombre des biens qui reviennent a I’homme, il en est qui lui sont plus
propres que d’autres; comme ’intellect, puisque c’est par lui qu’il devient homme, est le bien
le plus propre de 'homme, et comme celui que cette discipline (i.e. la logique) dispense est
Pintellect de "homme, il s’ensuit que cette discipline dispense les biens qui sont les plus propres
4 'homme » (éd. Hyderabad, p. 22).

La concordance porte & voir dans le Tanbih la premiére partie d’'un commentaire moyen de
la logique dont le K. al-alfaz constituerait la seconde partie et le commentaire retrouvé des
Catégories la troisiéme. D’autres raisons, inspirées d’une analyse des chevauchements des parties
commentées de la logique, conduisent M. Mahdi a écarter de ce commentaire la Risala, les Fusiil
et le commentaire de I’/sagogue dont les textes figurent pourtant dans les mémes mss. Grignaschi
refuse de souscrire & cette hypothése. L’essentiel de son argumentation parait tenir a son refus
d’entendre par « ’enseignement sur les puissances de I’Ame » — auquel renvoient, outre le Traité
des termes, d’autres textes dont on sait qu’ils appartenaient certainement au méme Abrégé 2 —
autre chose que la distinction entre al-tasdigq et al-tasawwur 8, distinction dont il affirme qu’elle
constitue les deux piliers de la logique farabienne et qu’elle ne saurait étre omise dans son intro-
duction; or le Tanbih n’en parle pas. « Il faudra, écrit-il, revenir & I’hypothése de Steinschneider,
d’apres lequel ce livre (i.e. le Tanbih) servait de préface & un traité de politique. Ou alors, par
analogic au K. tahsil al-sa’ada qui constituait une préface a une étude de la philosophie classique,
on entendra par le terme awa’il de la derniére phrase du Tanbih les principes premiers de la
Métaphysique » .

Quoi qu’il en soit, ce sont des raisons qui tiennent & la structure de cet 4brégé et 3 I'ordre
de ses parties, & la cohérence de son architecture, que convoquent et opposent M. Mahdi et

1. «fa-yagibu an (...) nag‘alahu raliyan li-hada
I-kitab », si 1’on retient la legon, conforme au
latin, du ms. de Berlin et de Sapahsalar II.
Hyderabad et d’autres mss (cf. S.H., n. 1485)
portent ralitan; d’autres encore peut-&tre « wa
nagala ma’alana » ou encore (S.H., p. 47) aliyan.
Ergoter sur ces variantes et laisser croire (G.A.Y.,
p. 22) que d’elles dépend le jugement que 1’on
porte sur la place du Tanbih dans 1’ceuvre de
Farabi et sur sa signification pourrait faire oublier

que ce n’est pas d’un mot, mais des concepts
et de la compréhension d’une philosophie, que
le reclassement des textes, par-dela leur fragmen-
tation historique, retire sa justification.

2. Cf. K. al-amkina al-mugaliza, éd. al-"Agam,
p. 163.

3. Cf. K. al-alfaz, paragraphe 41 et K. al-burhan,
éd. M. Fahri, p. 19-20.

4. Art. cité, p. 52, n. 61.

BCAI 6 (1989) al-Farabi: Risalat al-tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada, éd. S. Halifat, recensé par D. Mallet

© IFAO 2026 BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

82 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

M. Grignaschi. La « catégorie des arguments » ou S.H. et G.A.Y. vont chercher leurs raisons
est beaucoup plus sophistique. Les théories qu’ils échafaudent pour arracher le Tanbih 4 la place
que lui ménage M. Mahdi dans les ceuvres logiques n’ont pour mérite essentiel que de leur
appartenir. Il suffira ici-méme d’en rapporter les traits saillants : elles confinent & la pétition
de principe, voire au roman pur et simple !. Elles ont deux points communs. Le premier est
de diviser la vie et I’ceuvre de Farabi en deux stades : celui « de la jeunesse » ou de Bagdad,
marqué par 'intérét pour la logique, et celui, alépin, damascéne et égyptien, de la maturité et
de la vieillesse, occupé par la rédaction des ceuvres de morale et de politique. De 1’un a D’autre,
Farabi serait également passé de la pensée bridée, s’appliquant a 1’exercice du commentaire,
4 la pensée libre, affranchie de 1’autorité d’un maitre. S.H., le plus prolixe dans la défense de
cette théorie, ne dit pas un mot des commentaires ... sur la morale et la politique (résumé des
Lois de Platon et commentaire de I’Ethique & Nicomagque), mais il va jusqu’a dater précisément
les détours de D'itinéraire, a la fois géographique et spirituel, de Farabi. Le second point commun
revient a revendiquer pour le Tanbih un certificat d’appartenance aux ouvrages de morale et
de politique et & proclamer le caractére extrémement tardif de sa composition. D’ou il résulterait
pour S.H. (p. 5 et 38), que le Tanbih contient « les clés de la philosophie de Farabi », ses « fon-
dements inébranlables ».
Dominique MALLET
(Institut Frangais d’Etudes Arabes, Damas)

AVICENNA LATINUS, De generatione et corruptione. Edition critique et lexiques par
S. van Riet. Introduction doctrinale par G. Verbeke. Louvain-la-Neuve (E. Peeters) -
Leiden (E.J. Brill), 1987. In-8°, vir 4 88* - 336 p..

La vaste entreprise de I’ Avicenna Latinus, inaugurée il y a vingt ans par le tome II du De anima,
se poursuit avec une régularité exemplaire : un volume tous les quatre ans en moyenne. Ils sont
maintenant six, et quatre autres sont en préparation. L’ensemble paru compte entre 2500 et
3000 pages, dont le quart environ consiste en «introductions doctrinales » toutes dues
G. Verbeke; le reste est occupé par les textes et les lexiques (les 313 pages du tome III de la
Philosophia prima sont, rappelons-le, entiérement consacrées aux index de cette ceuvre) 2. Le
présent volume est bien entendu conforme au plan type de la collection. L’introduction de
G. Verbeke, intitulée «le probléeme du devenir », analyse le traité d’Avicenne — le troisiéme
des huit qui constituent la Physique du S$ifa’ — selon six thémes : rapports entre les traités
respectifs d’Aristote et d’Avicenne sur le sujet; philosophie et science; erreurs des Anciens;
théorie de la latence; apories sur les éléments; nécessité et Providence (3*-63*). Vient ensuite

1. Comment qualifier autrement cette p. 35 de fonctions d’ambassadeur entre Sayf al-Dawla et
I’introduction de S.H. dans laquelle ce dernier, «le calife fatimide du Caire»... 23 ans avant
suivant, tel qu’il le déduit des indications données qu’Al-Mu‘izz ne quitte I'Ifrigiya (361/972) et

par Ibn Abi Usaybi‘a (‘Uyar al-anba’, 11, p. 138- 20 ans avant que son général Gawhar n’entre
139), l’itinéraire de Farabi entre Damas et a Fustat?
Le Caire, imagine le philosophe investi de 2. Cf. Bulletin critique n°® 2 (1985), p. 294-295.

BCAI 6 (1989) al-Farabi: Risalat al-tanbih ‘ala sabil al-sa‘ada, éd. S. Halifat, recensé par D. Mallet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



