72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

différents chefs de file. Il y manifeste aussi ’orientation de cette « Bibliothéque philosophique »
dont il est I’inspirateur : « Développer une philosophie arabe qui découle directement de nos
besoins, de nos désirs, de nos conceptions, parce que nous sommes Arabes » (p. 11). Ambition
que soulignera fortement le prof. Gihami (p. 16, al. 2 et 3).

Celui-ci nous livre une sorte de psychanalyse métaphysique (cf. p. 8) réinterprétant le drame
en cing actes de la pensée musulmane « classique » : L. Les mu‘tazilites; II. Les premiers a$arites;
III. Les faldsifa; 1V. Muhammad al-Gazili; V. Ibn Rusd. En fait, I’ouvrage ne suit, ni le schéma
de nos cing termes, ni exactement son propre titre biparti. Sans cesse, il contourne et enlace
mentalement un triangle : les « théologiens » ultimément représentés par leur champion, Gazali;
les « philosophes » qui culminent en Avicenne; et ’arbitre ultéricur de leur joute, Averroés.
Déja placé par la chronologie en situation avantageuse, ce dernier recueille, en plus, attention
principale et les suffrages de 1’auteur.

Trois chapitres traitent successivement de la causalité motrice (muharrika), de la causalité
efficiente ou créatrice (f@’ila), de la causalité cognitive (‘@lima). Par celle-ci, le probléme initial
de la consistance et de 1’origine de 1’étre se trouve élargi et relié aux problémes de la finalité
(ga’iyya) et de la providence (‘indya).

On appréciera particuliérement les interrogations décapantes du P. Jabre sur sabab et ‘illa
(p. 12 sq.) et les réflexions du prof. Gihami sur le temps et la causalité (p. 53-56). Un index des
termes techniques termine cette belle étude.

Guy MONNOT
(E.P.H.E., Paris)

Al-mantiq “inda I-Farabi. 1-111, édition, introduction et notes de Rafic El-Ajam; IV, édition,
introduction et notes de Majid Fakhry. Beyrouth, Dar al-Masriq, 1985-1986 et 1987;
187, 181 et 263 p.; 159 p.

Dans ces quatre volumes sont publiés une série d’écrits de Farabi recueillis dans dix manuscrits
sous le titre global de Abrégé de tous les livres de logique; pour les données paléographiques,
voir I, 40-49; on se reportera aussi utilement & un article important qui manque 2 la bibliographie :
M. Grignaschi, « Les traductions latines des ouvrages de la logique arabe et ’abrégé d’Alfarabi »,
Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age, XXXIX [1972), 41-107 (o notamment
I’Appendice I A présente un tableau synoptique du contenu de sept de ces manuscrits, et intégre
en outre les listes de ces livres commentés dans le ms. Escurial Arabes 612, de ceux qui ont été
traduits en hébreu, et de ceux qui sont cités par Averroés). Quant 2 la présente édition, elle se
décompose ainsi : I, a) Introduction (Tawti’a), 55-62; b) Les Cing chapitres (Al-fusiil al-hamsa),
63-73; ¢) Isagoge (Isagugi), 75-87; d) Catégories (K. al-magilalar), 89-131; e) Hermeneia
(K. al-‘ibara), 133-163; 1I, a) Le syllogisme (K. al-giyas), 11-64; b) Petit livre du syllogisme
selon la méthode des théologiens (K. al-qiyas al-sagir “ala tariqat al-mutakallimin), 65-93; ¢) Livre
de I'analyse (K. al-tahlil), 95-129; d) Livre des lieux sophistiques (K. al-amkinat al-muglita),
131-164; M, Dialectique (K. al-gadal), 13-107, et un commentaire de 1’éditeur sur les six
premiers de ces textes (111-232); IV, a) La démonstration (K. al-burhdn), 19-96; b) Les
conditions de la certitude (K. Sard’it al-yagin), 98-104, et les Gloses (Ta'alig) d’Ibn Bagga sur la Dé-
monstration, 106-159. Chacun des trois premiers volumes contient un index des termes techniques

BCAI 6 (1989) R. el-Ajam, M. Fakhry (éds): Al-mantiq ‘inda I-Farabr, I-lll éd. R. El-Ajam, IV éd. M. Fakhry, recensé par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 73

(ces index ne sont pas sans lacunes). On notera, a la suite de 1’éditeur, que plusieurs de ces
textes ont été déja publiés en tout ou en partie : Ia, M. Tiirker, 1958; I b, D.M. Dunlop, 1957;
Ic, le méme, 1956; 1d, le méme, 1958-1959 et N. Keklik, 1960; II b, M. Tiirker, 1958; 1V a,
partiellement, et IV b, la méme, 1964. Les spécialistes pourront comparer ces divers travaux;
quoi qu’il en soit, I’4brégé de Farabi est maintenant disponible dans son ensemble (ou presque,
voir plus bas). Il y a 12 matiére et base pour des études précises, qu’il n’est pas question d’entamer
ici. On proposera seulement quelques remarques et éclaircissements.

D’abord, quant a ’ordre des ouvrages. Le K. al-gadal, publié dans le tome 1L, suit dans les
manuscrits ol il existe le K. al-burhan, publié¢ dans le tome IV. Dans les deux manuscrits les plus
complets il est suivi du Livre de la Rhétorique et du Livre de la Poésie : ces deux ouvrages ont
été écartés au motif qu’ils reléveraient de la littérature plus que de la logique (I, 32) : argument
sans valeur qui n’a pour base qu’un état passager des éditions antiques de 1’Organon; ’annexion
a cet ensemble des deux traités aristotéliciens sur la rhétorique et la poésie est le fait de 1’école
d’Alexandrie, suivie par les Arabes; elle est conforme aux indications fournies par Farabi lui-méme
(Tawfi’a, 1, 57; voir Grignaschi, 48). L’absence de ces traités constitue une véritable amputation
du corpus fourni par les manuscrits, d’autant que ces traités évincés peuvent donner matiére
a des réflexions intéressantes (voir Myriam S. Galston, « Al-Farabi et la logique aristotélicienne
dans la philosophie islamique », 4ristote aujourd’hui, Paris, 1988, 192-217, qui s’y attache longue-
ment). Grignaschi considére, il est vrai, que, tels qu’ils se présentent dans nos manuscrits, ces
deux traités, mais aussi le Gadal, n’ont pas été écrits tels quels par Farabi mais constitués aprés
lui d’exposés antérieurs, farabiens toutefois. Quoi qu’il en soit, le plan global, & cette lacune
prés et une fois le Burhan remis a sa place, parait suivre I’ordre traditionnel de 1’Organon. Ce
n’est en fait qu’une apparence. Non pas tellement 4 cause de la présence d’une Introduction
etrangére a 1’Isagoge, mais d’abord parce que les Cing chapitres contiennent des indications qui
relévent soit des Analytiques seconds (connaissance immédiate), soit de la Métaphysique (8tre par
essence, €tre par accident), des Catégories (antérieur et postérieur), de I’Hermeneia (énonciation
simple, énonciation composée), Ensuite, parce que le K. al-tahlil ne correspond guére, malgré
son titre, aux Analytiques Premiers (K. tahlil al-giyas, selon les listes d’Ibn al-Nadim et de Qifti);
sur ce point 'introduction en est claire : il s’agit de découvrir quel raisonnement convient a
chaque question de chaque art, et d’ol se peuvent tirer les prémisses; cela se fait grice a la con-
naissance des lieux (mawadi®), selon la spécificité, en chaque cas, de 1’« art rationnel » en cause:
dialectique, rhétorique ou sciences (II, 95; ces lignes sont plus complexes que ce résumé rapide
ne le laisse entrevoir). On suivra donc plutdét Grignaschi, selon qui ce traité « résume . .. le livre
11 des Topiques » (op. cit., 52), que Rafic El-Ajam, qui le rapproche des Analytiques (I, 35). On
aura remarqué aussi que le Livre de la démonstration est non seulement suivi de la Dialectique,
mais précédé par les Lieux sophistiques. 11y a 12 encore une spécificité a laquelle il faudrait ajouter
celles que détaille Grignaschi (49 sq.).

Quant a la méthode, ces traités, dont la matiére est aristotélicienne, ne s’asservissent pas au
texte d’Aristote : chacun d’eux en use librement dans le choix et ’ordre des sujets qu’il traite.
Il semble, dés la premiére lecture, que Farabi se soit préoccupé électivement de la pratique de la
logique; autrement dit, qu’il I’ait considérée surtout comme un art, ainsi qu’il la présente dés
la premiere phrase de son Introduction (I, 56). Le Petit livre du syllogisme, qui se propose de

BCAI 6 (1989) R. el-Ajam, M. Fakhry (éds): Al-mantiq ‘inda I-Farabr, I-lll éd. R. El-Ajam, IV éd. M. Fakhry, recensé par ). jolivet_
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

74 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

« ramener les preuves des mutakallimiin et les raisonnements des fugaha’ aux raisonnements logi-
ques selon les doctrines des anciens » (II, 68), est clairement situé dans I’histoire; Farabi, de
fagon explicite, y veille & exposer les régles de 1’art de la logique, « qui est universelle, en des
termes familiers 4 ses contemporains » (ibid.). Déja le Livre du syllogisme contenait un développe-
ment sur 1’usage du raisonnement dans des formes non canoniques (II, 38-41), et un autre sur
«la démonstration du caché a partir du visible » (istidlal bi-I-§ahid “ala l-ga’ib) (11, 45). Farabi
est attentif & examiner les procédés (induction, analogie . . .), les analyser, les évaluer. Le remanie-
ment des Topiques auquel il se livre dans le K. al-gadal semble bien suivre des critéres de clarté
et de pratique. C’est probablement aussi dans un esprit pédagogique qu’il met au début du Livre
du syllogisme un développement qui a en somme, par rapport au contenu de ce traité, la place
et la fonction de 1’Hermeneia dans la suite de 1’Organon. 1l est possible, mais cela resterait a
démontrer, que plusieurs des singularités qu’on reléve dans ces textes s’expliquent par cette
attention aux conditions concrétes dans lesquelles s’apprend et se pratique « I’art de la logique ».

Outre ces remarques générales, voici quelques points parmi ceux qu’on peut recueillir au fil
des pages. L’Introduction distingue les « arts du raisonnement », ou peut-&tre les « arts syllogisti-
ques » (al-sand’i* al-qiyasiyya), en tout cas « ceux qui mettent en ceuvre le giyas », des autres, qui
ont en vue une pratique (‘amal), tels la médecine, I’agriculture, la menuiserie, la construction;
les premiers sont cing : « la philosophie, ’art de la dialectique, ’art de la sophistique, I’art de
la rhétorique, I’art de la poésie » (I, 56). Quelques lignes plus bas, il est dit qu’on utilise le syl-
logisme soit pour s’adresser a autrui, soit pour mettre au jour ce qu’on a dans Desprit; 1’un et
I’autre de ces usages sont le lot de la philosophie. Les quatre arts énumérés plus haut, et qui donc
« s’adressent surtout & autrui », peuvent ainsi étre appelés chacun une muhdtaba; la premiére
celle qui est démonstrative (burhaniyya), est « la muhdtaba philosophique » (I, 56-57). L’Isagoge
commence par répartir les propositions en catégoriques et hypothétiques (I, 75); les catégoriques
sont agencées selon une combinatoire qui met en jeu la quantité de chaque terme, et a chacune
des combinaisons correspond une ou plusieurs pratiques intellectuelles : & SU/PU, correspondent
les sciences, la dialectique, la sophistique, et beaucoup d’autres arts; la combinaison SP/PP est
rare; & SP/PU correspondent la rhétorique, la poésie et les arts poiétiques (al-sana@’i* al-‘amaliyyay;
SU/PP est I'instrument de ’exemple et de I’induction quand on les raméne au syllogisme (I,
75-76). Au début des Catégories, Farabi, a propos de la substance, énumére les divisions successives
en especes du corps pris comme genre supréme, précisant ainsi un passage de Porphyre (Isagoge,
4, 20 sq.); on trouve sur ce point un développement beaucoup plus détaillé dans 1’Zsagoge de
Farabi (I, 76-78). Le K. al-“ibara consacre aux mots : nom, verbe (kalima), particule (adat),
le cinquiéme de ses pages (I, 133-139), alors que le passage correspondant chez Aristote ne couvre
guere qu’un vingtiéme du traité; en outre les p. 140-146 reprennent des considérations sur le
nom qui associent logique et grammaire. On a fait plus haut quelques allusions au contenu du
tome II et & celui du tome II. Dans le K. al-burhan on peut relever, toujours selon une lecture
globale, un passage (20-21) sur le sukiin al-nafs : tenu pour le critére de la certitude par Abil
Hasim al-Gubba’i (contemporain de Farabi, rappelons-le), cet état psychologique est ici tenu
purement et simplement pour « un assentiment rhétorique » (tasdiq baldgi); cette piéce au dossier
des relations de Farabi au kalam avait déja été remarquée par G. Vajda, qui I’avait rapprochée
d’un passage du K. al-gadal (ici 1II, 71-72), dans un article intitulé « Autour de la théorie de la

BCAI 6 (1989) R. el-Ajam, M. Fakhry (éds): Al-mantiq ‘inda I-Farabr, I-lll éd. R. El-Ajam, IV éd. M. Fakhry, recensé par ). Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 75

connaissance chez Saadia. Al-Farabi sur la valeur de la connaissance dialectique », Revue des
études juives, 1967, 375-397 (repris dans Mélanges Georges Vajda, édités par G.E. Weil, Hilde-
sheim, 1982, 127-149). Ce passage n’est malheureusement pas commenté dans les Gloses d’Ibn
Bagga, dont les fragments publiés ici concernent pourtant ce contexte (c’est en IV, 117 qu’on
s’attendrait a trouver ce commentaire). Signalons enfin, car il faut bien s’arréter, les p. 65-72,
ou Farabi étudie les communications entre les sciences. On aura entrevu,  travers ces remarques
trop rapides, I’étenduc et I'intérét des travaux que cette édition est appelée & faciliter.

Jean JOLIVET
(E.P.H.E., Paris)

AL-FARABI, Kitdb al-tanbih ‘ald sabil al-sa’ada, haqqaqahu wa qaddama lahu wa ‘allaga
‘alayhi al-duktir Ga*far Al Yasin. Beyrouth, Dar al-manahil, 1985. In-8°, 111 p.
dont 11 d’introduction.

AL-FARABI, Risdalat al-tanbih “ala sabil al-sa“dda, dirasa wa tahqiq al-duktiir Sahban Halifat.
Mansurat al-gami‘a al-urduniyya, 1987. In-8°, 260 p. dont 174 d’introduction en
arabe et 11 d’introduction en anglais.

Edité pour la premiére fois & Hyderabad en 1346 h. dans le recueil des rasd’il de Farabi, voici
le Rappel de la Voie d suivre pour parvenir au Bonheur deux fois réédité en I’espace de quelques
mois par les soins successifs de Gafar Al Yasin et de Sahban Halifat. Le premier avait, voici
quelques années et s’appuyant sur quatre mss différents, établi et publié le texte du K. tahsil
al-sa‘ada \. Son édition du Tanbih repose sur deux de ces mémes mss : celui du British Museum,
catalogué Add. 7518, Rich, daté de 1105 h. et jadis utilisé par Dieterici 2, et celui, coté n° 240
(f°* 73-80) du fonds Miskat de la bibliothéque centrale de I’université de Téhéran et déja signalé
par M. Mahdi 3. L’appareil d’annotations critiques dont le texte est assorti en compare les
variantes avec 1’éd. Hyderabad.

S. Halifat recourt 4 ces mémes sources, mais il les enrichit de sept autres mss : 1) Sapahsalar I
(Téhéran, n°® 1216, f°5 204-213), daté de 1091 h. 2) Sapahsalar II (Téhéran, n° 2912, fos 92-96,
signalé par G. A. Y., p. 35), sans mention de date mais, d’aprés S. H., contemporain du premier;
a en juger par la figuration fréquente de deux legons différentes pour le méme mot ou I’amalgame
de mots prélevés de deux sources différentes dans une méme phrase, ce ms. résulterait de la com-
paraison méthodique de deux sources distinctes : la premiére serait semblable a celle des autres
mss de la famille iranienne, la seconde est inconnue; ’orthographe coranique de certains de
ses mots témoignerait en faveur de son ancienneté. 3) Dar al-kutub al-radawiyya (Mashad),
n® 532, £** 50-56, également signalé, sans qu’il I'utilise, par G. A. Y. 4.) Fayd Allah Efendi
(Istamboul, n° 1213, f° 93-102). 5) Emanet Hazinesi (Istamboul, Topkapi, n° 1730, f° 63-69)
déja signalé par M. Mahdi . 6) Rida “Ali Han (Rampur, n° 142) a I’origine de 1’éd. Hyderabad,

1. Beyrouth, Dar al-andalus, 1981. 3. K. al-alfaz al-musta'mala fi I-mantiq, p. 22,
2. Le ms. est décrit in Alfarabi’s Philosophische 26.
Abhandlungen, p. XXV-XXVI. 4. Ibid.
BCAI 6 (1989) R. el-Ajam, M. Fakhry (éds): Al-mantiq ‘inda I-Farabr, I-lll éd. R. El-Ajam, IV éd. M. Fakhry, recensé par ). Jolivet

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



