1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 71

effet de la partie la plus riche du livre. A ne considérer que le nombre de savants dans ce secteur
— 95 noms sont cités et maintes listes d’ceuvres données — on se rend compte de ’ampleur de
la contribution scientifique chrétienne et de la richesse du travail accompli. Servi par ses larges
connaissances des sources arabes et des recherches modernes effectuées dans le domaine par
les arabisants et les orientalistes les plus compétents, le P. Anawati nous présente un tableau
éloquent et révélateur des contributions chrétiennes dans ces deux importantes disciplines.

La derniére partie du travail est consacrée aux apports chrétiens dans les champs de 1’histoire,
de la philosophie et de la théologie. 99 noms sont soulignés et présentés. Pour en donner une
meilleure connaissance, le P. Anawiti les rattache a leurs communautés respectives : copte,
nestorienne, jacobite et melchite. On est en mesure de compter parmi eux 33 figures coptes,
31 nestoriennes, 14 jacobites et 21 melchites. L’activité de ces hommes s’exerce durant une
période allant du début du IX® siécle a la fin du XVe siécle (p. 199-273). Cette partie est placée,
dans le texte publié, sous la rubrique « Les chrétiens d’Egypte » (p. 197), mais il est manifeste
qu’il s’agit 12 d’une intervention erronée commise par 1’éditeur, et que le titre du premier
chapitre de cette partie, intitulée «les Coptes », €tait a 'origine de ce lapsus. En effet les
figures présentées dans cette partie III appartiennent aux trois provinces principales. du
califat ‘abbaside : Iraq, Syrie et Egypte.

Le livre du P. Anawati nous réjouit vivement. Sa signification n’est pas uniquement scientifique.
Certes, les spécialistes y trouveront, chacun dans son domaine d’étude, des éléments importants
pour ses recherches. Mais au-dela de cet aspect des choses, ce livre sera, pour les générations
arabes, d’aujourd’hui et de demain, un témoignage évident et nécessaire des efforts communs
déployés par tous, Musulmans comme Chrétiens, pour construire 1’édifice historique qu’on
connalit, et pour consolider les bases du projet historique actuel qu’ils sont en train de construire,
ensemble. Nous aurions seulement souhaité trouver a la fin du livre une Bibliographie générale
et un Index des noms cités.

Fehmi JADAANE
(Université de Koweit)

Girar GHAMI, Mafhum al-sababiyya bayn al-mutakallimin wa-I-falasifa (bayn al-Gazali
wa-Ibn Ru$d). Dirasa wa-tahlil. Beyrouth, Dar al-Masriq, 1985. 17 x 24 cm, 93 p.
(« Al-maktaba al-falsafiyya »).

Cet opuscule, élégamment imprimé et solidement pensé, a paru en décembre 1985, 4 peu prés
simultanément au début de ’édition de la Logique de Farabi (4 tomes, 1985-1987, dans la méme
collection) qu’on trouvera recensée par une meilieure plume dans ce Bulletin. Ce sont les prémices
qu’offre au monde savant le « C.R.A.S.» (Centre de Recherches arabes et syriaques), dont le
nom arabe 1égal est un double défi aux ténébres de I’ignorance et aux malheurs du Liban : al-
Gadawat, « Les Iendemains de lumiére ».

L’ouvrage s’ouvre par une préface du pére Farid Gabr (connu en frangais sous le nom de
Jabre). Il y montre comment le concept de causalité, nonobstant les sorts opposés que lui firent
les grandes écoles de pensée médiévales dans l’islam, a évolué selon une cohérence qui, pour
étre perceptible, doit seulement intégrer les motivations et servitudes doctrinales divergentes des

BCAI 6 (1989) G. Gihami: Mafhim al-sababiyya bayn al-mutakallimin wa |-falasifa (bayn al-Gazali wa-lbn Rudd). Dirasa wa-tahlil, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

72 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

différents chefs de file. Il y manifeste aussi ’orientation de cette « Bibliothéque philosophique »
dont il est I’inspirateur : « Développer une philosophie arabe qui découle directement de nos
besoins, de nos désirs, de nos conceptions, parce que nous sommes Arabes » (p. 11). Ambition
que soulignera fortement le prof. Gihami (p. 16, al. 2 et 3).

Celui-ci nous livre une sorte de psychanalyse métaphysique (cf. p. 8) réinterprétant le drame
en cing actes de la pensée musulmane « classique » : L. Les mu‘tazilites; II. Les premiers a$arites;
III. Les faldsifa; 1V. Muhammad al-Gazili; V. Ibn Rusd. En fait, I’ouvrage ne suit, ni le schéma
de nos cing termes, ni exactement son propre titre biparti. Sans cesse, il contourne et enlace
mentalement un triangle : les « théologiens » ultimément représentés par leur champion, Gazali;
les « philosophes » qui culminent en Avicenne; et ’arbitre ultéricur de leur joute, Averroés.
Déja placé par la chronologie en situation avantageuse, ce dernier recueille, en plus, attention
principale et les suffrages de 1’auteur.

Trois chapitres traitent successivement de la causalité motrice (muharrika), de la causalité
efficiente ou créatrice (f@’ila), de la causalité cognitive (‘@lima). Par celle-ci, le probléme initial
de la consistance et de 1’origine de 1’étre se trouve élargi et relié aux problémes de la finalité
(ga’iyya) et de la providence (‘indya).

On appréciera particuliérement les interrogations décapantes du P. Jabre sur sabab et ‘illa
(p. 12 sq.) et les réflexions du prof. Gihami sur le temps et la causalité (p. 53-56). Un index des
termes techniques termine cette belle étude.

Guy MONNOT
(E.P.H.E., Paris)

Al-mantiq “inda I-Farabi. 1-111, édition, introduction et notes de Rafic El-Ajam; IV, édition,
introduction et notes de Majid Fakhry. Beyrouth, Dar al-Masriq, 1985-1986 et 1987;
187, 181 et 263 p.; 159 p.

Dans ces quatre volumes sont publiés une série d’écrits de Farabi recueillis dans dix manuscrits
sous le titre global de Abrégé de tous les livres de logique; pour les données paléographiques,
voir I, 40-49; on se reportera aussi utilement & un article important qui manque 2 la bibliographie :
M. Grignaschi, « Les traductions latines des ouvrages de la logique arabe et ’abrégé d’Alfarabi »,
Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age, XXXIX [1972), 41-107 (o notamment
I’Appendice I A présente un tableau synoptique du contenu de sept de ces manuscrits, et intégre
en outre les listes de ces livres commentés dans le ms. Escurial Arabes 612, de ceux qui ont été
traduits en hébreu, et de ceux qui sont cités par Averroés). Quant 2 la présente édition, elle se
décompose ainsi : I, a) Introduction (Tawti’a), 55-62; b) Les Cing chapitres (Al-fusiil al-hamsa),
63-73; ¢) Isagoge (Isagugi), 75-87; d) Catégories (K. al-magilalar), 89-131; e) Hermeneia
(K. al-‘ibara), 133-163; 1I, a) Le syllogisme (K. al-giyas), 11-64; b) Petit livre du syllogisme
selon la méthode des théologiens (K. al-qiyas al-sagir “ala tariqat al-mutakallimin), 65-93; ¢) Livre
de I'analyse (K. al-tahlil), 95-129; d) Livre des lieux sophistiques (K. al-amkinat al-muglita),
131-164; M, Dialectique (K. al-gadal), 13-107, et un commentaire de 1’éditeur sur les six
premiers de ces textes (111-232); IV, a) La démonstration (K. al-burhdn), 19-96; b) Les
conditions de la certitude (K. Sard’it al-yagin), 98-104, et les Gloses (Ta'alig) d’Ibn Bagga sur la Dé-
monstration, 106-159. Chacun des trois premiers volumes contient un index des termes techniques

BCAI 6 (1989) G. Gihami: Mafhim al-sababiyya bayn al-mutakallimin wa |-falasifa (bayn al-Gazali wa-lbn Rudd). Dirasa wa-tahlil, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



