70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

al-Qur’dn), les dialecticiens ne pouvaient guére prendre en compte les considérations signalées
par M. Sarfi. L’éloge réservé 4 la modernité n’est pas condamnable, mais ce n’est pas une raison
pour dénier toute valeur a tout ce qui n’est pas modernité, et moins encore pour dire que
celle-ci apporte nécessairement ’amour et la reconnaissance de « I’autre », tandis que ce qui
ne I’est pas engendre fatalement la haine et le mépris de l’autre.

Je dirai, pour conclure, que le mérite de ce travail réside précisément dans L’effort appréciable
déployé par son auteur en vue de mettre A notre portée, dans un ouvrage d’ensemble remar-
quablement congu, les divers aspects et éléments de cette vieille polémique qui pourrait nous
paraitre aujourd’hui inutile et stérile, mais qui, en son temps, était une nécessité théorique et
pratique incontestable.

Fehmi JADAANE
(Université de Koweit)

Gurg QANAWATI, al-Masihiyya wa Il-haddra al-"arabiyya. Beyrouth, al-Mu’assasa al-
“arabiyya li-I-dirdsat wa l-nar, s.d. 17 X 24 cm, 276 p.

L’éminent auteur de ce livre n’a guére besoin d’étre présenté. Il vit dans I’héritage philosophique,
scientifique et théologique arabe depuis un demi-siécle déja, et personne n’ignore sa haute
contribution a I’étude de cet héritage. Dans cet admirable livre destiné aux lecteurs arabes, mais
eégalement, sans le moindre doute, aux arabisants, le P. Anawati se propose de passer en revue
les divers aspects de la contribution chrétienne a la formation et a 1’évolution de la civilisation
arabe. II est certain que ce livre va combler une grave lacune dans nos connaissances relatives
a cet aspect de I'image historique de la civilisation arabo-musulmane.

Le livie est divisé en deux sections. La premiére (p. 11-99) porte a la connaissance du lecteur
le sens du message évangélique et lui présente les communautés chrétiennes d’Orient, la chrétienté
de I’Arabie pré-islamique, le patrimoine culturel gréco-romain et la transmission de I’ancien
héritage culturel aux Arabes, a4 partir d’Alexandrie et via les fameux centres d’Antioche,
Ctésiphon (al-Mada’in), Edesse, Nisibe, etc., et les monastéres chrétiens. Ceux qui s’intéressent
a la vie des monastéres trouveront dans les éléments bibliographiques consacrés aux diyarat
(p. 85-89) une joie toute particuliére. Le réle important des Syriaques de Bagdad, Jacobites et
Nestoriens en particulier, est hautement signalé. Leur contribution a la traduction en arabe des
ceuvres antiques est remarquablement retracée. Une premiére liste des noms des traducteurs
est donnée (p. 99-102), puis une seconde citant les textes traduits, et notamment ceux de Platon,
Aristote, Théophraste, Proclus, Alexandre d’Aphrodise, Porphyre, etc. Les ceuvres de médecine
d’Hippocrate et de Galien, ainsi que celles de mathématiques, d’astronomie et d’autres sciences,
sont soulignées (p. 104-109).

La deuxiéme section, composée de trois parties, débute par les « poétes arabes chrétiens »,
étudiés depuis longtemps déja par Louis Cheikho dans Su'ara’ al-nasraniya, et Georg Graf dans
Geschichte der christlichen arabischen Literatur. 63 poétes, allant du début du VII® siécle jusqu’a
la fin de la dynastie “abbaside, sont passés en revue (p. 113-143). Sont présentés ensuite, dans
un deuxiéme chapitre, les hommes de médecine et de pharmacologie (p. 147-195). Il s’agit en

BCAI 6 (1989) G. Qanawati: al-Masihiyya wa |-hadara al-‘arabiyya, recensé par F. Jadaane )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 71

effet de la partie la plus riche du livre. A ne considérer que le nombre de savants dans ce secteur
— 95 noms sont cités et maintes listes d’ceuvres données — on se rend compte de ’ampleur de
la contribution scientifique chrétienne et de la richesse du travail accompli. Servi par ses larges
connaissances des sources arabes et des recherches modernes effectuées dans le domaine par
les arabisants et les orientalistes les plus compétents, le P. Anawati nous présente un tableau
éloquent et révélateur des contributions chrétiennes dans ces deux importantes disciplines.

La derniére partie du travail est consacrée aux apports chrétiens dans les champs de 1’histoire,
de la philosophie et de la théologie. 99 noms sont soulignés et présentés. Pour en donner une
meilleure connaissance, le P. Anawiti les rattache a leurs communautés respectives : copte,
nestorienne, jacobite et melchite. On est en mesure de compter parmi eux 33 figures coptes,
31 nestoriennes, 14 jacobites et 21 melchites. L’activité de ces hommes s’exerce durant une
période allant du début du IX® siécle a la fin du XVe siécle (p. 199-273). Cette partie est placée,
dans le texte publié, sous la rubrique « Les chrétiens d’Egypte » (p. 197), mais il est manifeste
qu’il s’agit 12 d’une intervention erronée commise par 1’éditeur, et que le titre du premier
chapitre de cette partie, intitulée «les Coptes », €tait a 'origine de ce lapsus. En effet les
figures présentées dans cette partie III appartiennent aux trois provinces principales. du
califat ‘abbaside : Iraq, Syrie et Egypte.

Le livre du P. Anawati nous réjouit vivement. Sa signification n’est pas uniquement scientifique.
Certes, les spécialistes y trouveront, chacun dans son domaine d’étude, des éléments importants
pour ses recherches. Mais au-dela de cet aspect des choses, ce livre sera, pour les générations
arabes, d’aujourd’hui et de demain, un témoignage évident et nécessaire des efforts communs
déployés par tous, Musulmans comme Chrétiens, pour construire 1’édifice historique qu’on
connalit, et pour consolider les bases du projet historique actuel qu’ils sont en train de construire,
ensemble. Nous aurions seulement souhaité trouver a la fin du livre une Bibliographie générale
et un Index des noms cités.

Fehmi JADAANE
(Université de Koweit)

Girar GHAMI, Mafhum al-sababiyya bayn al-mutakallimin wa-I-falasifa (bayn al-Gazali
wa-Ibn Ru$d). Dirasa wa-tahlil. Beyrouth, Dar al-Masriq, 1985. 17 x 24 cm, 93 p.
(« Al-maktaba al-falsafiyya »).

Cet opuscule, élégamment imprimé et solidement pensé, a paru en décembre 1985, 4 peu prés
simultanément au début de ’édition de la Logique de Farabi (4 tomes, 1985-1987, dans la méme
collection) qu’on trouvera recensée par une meilieure plume dans ce Bulletin. Ce sont les prémices
qu’offre au monde savant le « C.R.A.S.» (Centre de Recherches arabes et syriaques), dont le
nom arabe 1égal est un double défi aux ténébres de I’ignorance et aux malheurs du Liban : al-
Gadawat, « Les Iendemains de lumiére ».

L’ouvrage s’ouvre par une préface du pére Farid Gabr (connu en frangais sous le nom de
Jabre). Il y montre comment le concept de causalité, nonobstant les sorts opposés que lui firent
les grandes écoles de pensée médiévales dans l’islam, a évolué selon une cohérence qui, pour
étre perceptible, doit seulement intégrer les motivations et servitudes doctrinales divergentes des

BCAI 6 (1989) G. Qanawati: al-Masihiyya wa |-hadara al-‘arabiyya, recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



