1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 67

I’Islam comme une secte nestorienne. C’est donc & partir de 1’Evangile, autorité supréme pour
lui, qu’il voulait passer le Coran en revue, ’examiner (de 14 le titre latin), en fonction de son
contenu évangélique.

Bien sir, on est loin encore de I’cecuménisme moderne; la polémique est encore présente dans
les points litigieux entre Islam et Christianisme; mais c’est un pas en avant que Nicolas de Cuse
effectuait ainsi, dépassant ’esprit plus polémique (pour ne pas dire beaucoup plus polémique)
de son temps, par la volonté de compréhension et peut-étre méme de tolérance relative. Les
erreurs de la premiére traduction du Coran en latin, celle de Robert de Ketton, terminée en 1143
(tout le Corpus Toletanum, constitué sur ’ordre de Pierre le Vénérable, était 4 sa disposition),
I’ont induit, sans doute, dans bien des erreurs; il faudra attendre 1698, c’est-a-dire la fin du
XVII® siécle, pour avoir une traduction meilleure, celle de Ludovico Marraci, qui a entiérement
laissé celle de Ketton dans 1’oubli.

L’histoire des idées nécessite cependant 1’étude de toutes les étapes d’une pensée, d’un courant
d’idées, pour évaluer a son juste titre I’évolution et I’apport de chacun des hommes de science
dans ce domaine. L’édition de Hagemann, faisant suite & son travail sur le méme texte et son
auteur, est, vue sous cet aspect, d’un grand intérét a la fois pour les spécialistes de la théologie
chrétienne et ceux des études islamiques. Elle témoigne, ainsi que tous les commentaires qui
I"accompagnent, de qualités hautement scientifiques, pour lesquelles L.H. mérite tous les éloges.

Raif Georges KHOURY
(Université de Heidelberg)

‘Abd al-Magid AL-SARFi, al-Fikr al-islami fi l-radd “ala l-nasara (ila nihayat al-garn
al-rabi‘/al-"asir). Al-Dar al-tunusiyya li-l-nasr (Tunis) — al-Mu’assasa al-wataniyya
li-1-kitdb (Alger), 1986. 15,5 x 23 cm, 579 p.

L’absence d’études s@ires et rigoureuses en matiére de controverses islamo-chrétiennes, tout
particulierement en langue arabe, justifie, aux yeux de I’auteur, la composition de cet ouvrage.
Une telle recherche serait en plus 1’'une des meilleures « introductions » a la connaissance des
traits caractéristiques des deux religions monothéistes : Islam et Christianisme. Le but est
primordialement théorique; I’auteur cherche a savoir jusqu’a quel point les controverses
musulmanes ont pu atteindre les objectifs visés. En effet, il faut admettre que ces controverses
dogmatiques étaient loin de représenter proprement un effort conceptuel « gratuit »; il ne fait
pas de doute qu’elles constituaient « une arme de combat ayant & la fois des visées religicuses
et socio-politiques »; elles répondaient a un besoin d’auto-défense et & la nécessité de protéger
les fondements de la structure sociale contre cette « guerre psychologique » qui avait pour but
de semer le doute dans les esprits (p. 13). La recherche n’est pourtant pas dénuée d’un intérét
contemporain, car les « modernistes » pourraient se servir de ses résultats dans leurs efforts pour
faire face aux défis de la modernité ».

Le travail est une thése de doctorat présentée a la Faculté des Lettres et Sciences humaines
de D'université de Tunis. Il se compose de quatre parties. La premiére présente un apergu

BCAI 6 (1989) ‘A.M. al-Sarfi: al-Fikr al-islam1 fT I-radd ‘ala I-nasara (ila nihayat al-qarn al-rabi‘/al-‘asir), recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

68 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

général de I’histoire des dogmes théologiques chrétiens jusqu’au IVe/X® siécle (p. 21-109). La
deuxiéme partie traite des « Réfutations» de ces dogmes par les dialecticiens musulmans
(p. 111-170). La troisiéme porte sur « Les questions disputées », et précisément la Trinité,
I’Incarnation, la Crucifixion et la Rédemption, et I’altération (tahrif) des Livres saints (p. 189-466).
La derniére partie traite de questions relevant de ce que Louis Gardet appelait «apologie
défensive », telles 'wmmiyya du Prophéte de I’Islam, ses miracles, I’i"¢az du Coran, etc.
(p. 467-515). L’ouvrage s’achéve par une Conclusion (p. 515-528) ainsi que par un Lexique
(frangais-arabe) dogmatique et apologétique.

Le lecteur de cet ouvrage ne peut qu’admirer I’effort déployé dans sa préparation et la maitrise
avec laquelle I’auteur manie les éiéments conceptuels des questions controversées, tant musulmans
que chrétiens. Les sources arabes sont bien déterminées et scrupuleusement présentées. Elles
sont largement et suffisamment utilisées. Les citations empruntées aux textes sont nombreuses,
et elles nous mettent au cceur des problémes agités. L’auteur manifeste sa volonté de respecter
le principe d’« objectivité », et s’engage & rendre compte des incompréhensions, inconséquences
et méprises des auteurs musulmans qui, & son opinion, se sont peu souciés de la « position
historique » des dogmes réfutés. Ses analyses des questions et des passages polémiques ainsi
que ses connaissances relatives a la théologie et a la christologie chrétiennes font montre d’un
esprit lucide. Les données musulmanes sont bien assimilées. 1l ne fait pas de doute que le livre
de Sarfi doit étre désormais considéré comme un ouvrage de base pour toute recherche future
en la matiére, et qu’il sera, de ce fait, indispensable a tous ceux qui s’adonnent au « dialogue »
islamo-chrétien.

Cela dit, on ne passera pourtant pas sous silence quelques-uns, au moins, des propos
exprimés par M. Sarfi. Je n’ai pas a discuter son attachement au concept de « conscience
mythique », opposé & la « perspective scientifique » selon laquelle il juge la mentalité « méta-
physique » des musulmans de ces temps-la (p. 266, 267, 278). Mais je congois mal comment il
peut se permettre de reprocher, et sévérement, & cette mentalité «le manque total d’esprit
critique » (p. 278), ou de demander & cette pensée polémique musulmane classique de manifester
une connaissance pure et exacte d’une « christologie coranique » qui serait capable de répondre
adéquatement et proprement aux attentes du « lecteur moderne » (p. 316). Il n’est pas difficile
en effet de déceler dans I’attitude de M. Sarfi une certaine « hostilité », tantot exprimée, tantot
tacite, vis-a-vis de la polémique et de I’apologie musulmanes, hostilité qui va a 1’encontre de
ses propos de départ. Il affirme sans sourciller que les auteurs musulmans des ceuvres polémiques
faisaient passer tout par le « filtre » d’une culture arabo-musuimane dont les cadres précongus
étaient devenus « pétrifiés » et arrétés une fois pour toutes (p. 392), alors que nous savons de
toute évidence que cette culture savante et systématique ne s’est constituée définitivement que
plus tard, et que de I’avis de 'auteur méme les écrits polémiques musulmans formulés pendant
les premiers siécles n’étaient pas encore définitivement congus et qu’ils étaient nettement
inférieurs & ceux composés un ou deux siécles aprés. Tout au début de sa thése, M. Sarfi
signale la portée pratique des controverses dogmatiques en tant qu’une arme de combat et
d’auto-défense, mais plus tard, et a plusieurs reprises, il n’y voit qu’une querelle futile ou une
mumdhaka stérile. La problématique des dialecticiens musulmans lui parait « formelle » et loin
d’étre convaincante (p. 394). La perspective historique y serait complétement absente (p. 258).

BCAI 6 (1989) ‘A.M. al-Sarfi: al-Fikr al-islam1 fT I-radd ‘ala I-nasara (ila nihayat al-qarn al-rabi‘/al-‘asir), recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 69

L’unique « belle surprise » que M. Sarfi rencontre dans son parcours des écrits polémiques arabes
et dans sa « quéte désespérée » d’une opinion « intéressante » (farifa) réside justement dans
cette idée signalée par les Thwan al-Safa’, a savoir que les Ihwan, au lieu de procéder a des
discussions dialectiques, mettent en relief les conséquences néfastes, tant morales que sociales,
qu’engendre dans I’esprit des croyants la doctrine de la Crucifixion. Pour M. Sarfi cette maniére
de voir est beaucoup plus éloquente et plus pénétrante que tous les arguments historiques stériles
de la dialectique musulmane (p. 394-395)!

Quant a la critique excessive que l’auteur réserve au qadi mu‘tazilite “Abd al-Gabbar a
Poccasion du récit de la crucifixion que ce dernier rapporte dans le Tarbit, elle nous étonne
vraiment (p. 388), c’est un procés! Opposé dans sa lettre a I’évangile de Matthieu ainsi qu’a
celui de Jean, le texte de ‘Abd al-Gabbar parait aux yeux de M. Sarfi comme inventé par le
qadi de toutes piéces. En réalité les « écarts » ou les prétendues manipulations ne sont pas de
nature a falsifier le récit original ni & porter atteinte a la conception authentique de tel ou tel
dogme, ils portent sur quelques faits « historiques » sans grande importance pour la « doctrine ».
Je ne vois pas, par exemple, par quel « mauvais dessein » prémédité “Abd al-Gabbar aurait choisi
de dire que Judas le traitre hanaqa nafsahu et non pas Sanaga nafsahu, ou que c’est Ponce-Pilate
et non pas Hérode qui s’est lavé les mains du sang du Christ, ou que c’est Ponce-Pilate qui livra
Jésus & Hérode et non pas l’inverse, etc. (p. 389-390). Nul doute que M. Sarfi s’est montré peu
indulgent et méme quelque peu injuste a I’égard du Qadi.

Dans ses analyses de [’attitude des dialecticiens musulmans a 1’égard des Livres saints,
M. Sarfi ne se borne pas a dire que ces dialecticiens ne rendent suffisamment pas compte de la
« dimension historique » de ces Livres; il prétend que la « conscience religieuse » de 1’époque
n’avait pas encore atteint 1’état de « conscience » et de « progrés » qui lui permettrait de voir
« la possibilité d’une pluralité dans les voies menant & la foi en Dieu », probablement parce que
la Religion n’était pas séparée de I’Etat et du pouvoir temporel (p. 417). Affirmation, certes,
difficile & prouver ou a vérifier. Ici méme, et bien que le contexte ne I'impose guére, M. Sarfi
fait 1’éloge émotionnel des critiques modernistes exprimées par Taha Husayn, al-Tahir al-Haddad
et Fazlur Rahman (p. 425) et saisit I’occasion pour condamner une fois de plus la « via antiqua »
de la dialectique musulmane relative a la critique des Livres saints chrétiens. Il va sans dire qu’il
s’inspire du positivisme de notre temps. Son travail abonde de « mots » et de citations empruntés
a Freud, Goldmann, Spinoza, Sade, Eliade, Bultmann et méme Pasolini!

La conclusion de I’ouvrage (p. 515-528) porte condamnation du ra'ionalisme kalamique mis
au service de la dogmatique religicuse; elle redonne vie a la vieille théorie de I’extermination
des masahif « non orthodoxes » (p. 519). Son allusion & la perte de la « positivité du discours »
originelle, due a la disparition de ces masahif, parait cacher un dessein coupable. J’estime que
cette allusion, tout a fait déplaisante, ne devait pas étre exprimée, gratuitement, dans une conclusion
qui n’a rien & voir avec un quelconque probléme d’authenticité du texte coranique. D’un
autre c6té, M. Sarfi a peut-&tre raison en disant que les auteurs musulmans des « Réfutations »
n’ont fait que « dégager un christianisme abstrait qui n’a qu’un faible rapport, ou méme un rapport
contraire, avec les soucis (réels) des chrétiens » (p. 522), mais chacun sait que de tels soucis ne
pouvaient pas préoccuper le dialecticien en tant que tel, et qu’en face d’un théologien chrétien
comme ‘Abd al-Masih al-Anbari (IX® siécle), qui compose une Réfutation du Coran (Tafnid

5 A

BCAI 6 (1989) ‘A.M. al-Sarfi: al-Fikr al-islam1 fT I-radd ‘ala I-nasara (ila nihayat al-qarn al-rabi‘/al-‘asir), recensé par F. Jadaane
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

70 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

al-Qur’dn), les dialecticiens ne pouvaient guére prendre en compte les considérations signalées
par M. Sarfi. L’éloge réservé 4 la modernité n’est pas condamnable, mais ce n’est pas une raison
pour dénier toute valeur a tout ce qui n’est pas modernité, et moins encore pour dire que
celle-ci apporte nécessairement ’amour et la reconnaissance de « I’autre », tandis que ce qui
ne I’est pas engendre fatalement la haine et le mépris de l’autre.

Je dirai, pour conclure, que le mérite de ce travail réside précisément dans L’effort appréciable
déployé par son auteur en vue de mettre A notre portée, dans un ouvrage d’ensemble remar-
quablement congu, les divers aspects et éléments de cette vieille polémique qui pourrait nous
paraitre aujourd’hui inutile et stérile, mais qui, en son temps, était une nécessité théorique et
pratique incontestable.

Fehmi JADAANE
(Université de Koweit)

Gurg QANAWATI, al-Masihiyya wa Il-haddra al-"arabiyya. Beyrouth, al-Mu’assasa al-
“arabiyya li-I-dirdsat wa l-nar, s.d. 17 X 24 cm, 276 p.

L’éminent auteur de ce livre n’a guére besoin d’étre présenté. Il vit dans I’héritage philosophique,
scientifique et théologique arabe depuis un demi-siécle déja, et personne n’ignore sa haute
contribution a I’étude de cet héritage. Dans cet admirable livre destiné aux lecteurs arabes, mais
eégalement, sans le moindre doute, aux arabisants, le P. Anawati se propose de passer en revue
les divers aspects de la contribution chrétienne a la formation et a 1’évolution de la civilisation
arabe. II est certain que ce livre va combler une grave lacune dans nos connaissances relatives
a cet aspect de I'image historique de la civilisation arabo-musulmane.

Le livie est divisé en deux sections. La premiére (p. 11-99) porte a la connaissance du lecteur
le sens du message évangélique et lui présente les communautés chrétiennes d’Orient, la chrétienté
de I’Arabie pré-islamique, le patrimoine culturel gréco-romain et la transmission de I’ancien
héritage culturel aux Arabes, a4 partir d’Alexandrie et via les fameux centres d’Antioche,
Ctésiphon (al-Mada’in), Edesse, Nisibe, etc., et les monastéres chrétiens. Ceux qui s’intéressent
a la vie des monastéres trouveront dans les éléments bibliographiques consacrés aux diyarat
(p. 85-89) une joie toute particuliére. Le réle important des Syriaques de Bagdad, Jacobites et
Nestoriens en particulier, est hautement signalé. Leur contribution a la traduction en arabe des
ceuvres antiques est remarquablement retracée. Une premiére liste des noms des traducteurs
est donnée (p. 99-102), puis une seconde citant les textes traduits, et notamment ceux de Platon,
Aristote, Théophraste, Proclus, Alexandre d’Aphrodise, Porphyre, etc. Les ceuvres de médecine
d’Hippocrate et de Galien, ainsi que celles de mathématiques, d’astronomie et d’autres sciences,
sont soulignées (p. 104-109).

La deuxiéme section, composée de trois parties, débute par les « poétes arabes chrétiens »,
étudiés depuis longtemps déja par Louis Cheikho dans Su'ara’ al-nasraniya, et Georg Graf dans
Geschichte der christlichen arabischen Literatur. 63 poétes, allant du début du VII® siécle jusqu’a
la fin de la dynastie “abbaside, sont passés en revue (p. 113-143). Sont présentés ensuite, dans
un deuxiéme chapitre, les hommes de médecine et de pharmacologie (p. 147-195). Il s’agit en

BCAI 6 (1989) ‘A.M. al-Sarfi: al-Fikr al-islam1 fT I-radd ‘ala I-nasara (ila nihayat al-qarn al-rabi‘/al-‘asir), recensé par F. Jadaane_
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



