1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 61

impressionnante & la méditation du lecteur. Nous espérons que lui-méme ne laissera pas dormir
une telle richesse. 1l est bien évident que, dans de tels récits, le prodige n’est pas raconté pour
lui-méme. Les fonctions de la karama sont complexes et ne peuvent étre analysées en dehors
des textes dont elle constitue parfois 1’élément principal, dans les hagiographies notamment.
Ceci vaut également pour les développements théologiques ou soufis autour de la notion de
miracle; leurs multiples implications prophétologiques ou cosmologiques ne permettent pas
de les saisir indépendamment de la doctrine d’un auteur ou d’une école. Il est vrai qu’ici des
auteurs a§‘arites comme Baqillini, Guwayni ou Rézi sont assez souvent cités pour qu’il s’en
dégage une certaine unité. Il aurait été aussi intéressant de montrer comment chez certains auteurs
théologiens et soufis comme Qusayri ou Gazili, cette question permet une sorte d’aller et retour
entre le kalam et le tasawwuf.

L’A. reconnait avoir renoncé & traiter le sujet dans une perspective historique. Elle aurait
certes ¢té difficile & introduire dans une telle classification, pour des récits qui passent allégrement
les siécles. Cependant la formulation des problémes théologiques accuse, elle, assez nettement
son 4ge. Que I’A. prenne ces remarques pour des veeux. L’étude des karamat reste a approfondir,
mais nous disposons maintenant, en langue occidentale, d’une référence de base.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Seyyed Hossein NaAsrR (éd.), Islamic spirituality — Foundations, vol. 19 de World
spirituality — An encyclopaedic history of the religious quest. Londres, Routledge
and Kegan Paul, 1987. xix + 450 p.

La publication d’ouvrages de large diffusion sur la civilisation islamique destinés au grand
public cultivé n’est pas un phénoméne annexe de la recherche scientifique dans ce domaine;
au contraire, elle lui donne son sens et sa vraie dimension. Aussi pouvait-on attendre beaucoup
de la décision de I’encyclopédie World Spirituality (25 vol. achevés ou en cours, portant sur Jles
principales traditions religieuses mondiales) de confier 4 un groupe de dix-sept universitaires
spécialisés et d’autorités morales de I’Islam actuel le soin de rédiger les volumes sur la mystique
musulmane. Le premier tome paru i présent (Foundations) doit €tre suivi d’un second (Mani-
Jfestations). 1l contient vingt articles relatifs au Coran, a la Sunna, a la Sira et au culte musulman
dans leurs rapports avec la spiritualité; au sunnisme, au chiisme duodécimain et septimain ;
au soufisme proprement dit, 4 son histoire, ses pratiques, sa doctrine; 4 la connaissance du
surnaturel enfin, de Dieu, des anges, de 1’eschatologie.

Vu D’origine et la formation des différents auteurs, on pouvait s’attendre & des contributions
d’un niveau solide. En fait, ces articles sont d’une valeur trés inégale. On trouvera quelques
exposes clairs et bien documentés p. ex. sur ’Ismaélisme (ch. 10) ou sur les pratiques soufies
(ch. 14) et plusieurs passages riches en considérations fines et profondes, ainsi sur la théodicée
(ch. 16), le rapport de I'homme au monde (p. 347, 358) ou I’eschatologie (ch. 20). L’intérét
principal de ces contributions, disons-le d’emblée, est de fournir un témoignage contemporain
sur la vision et le ressenti d’intellectuels musulmans ou proches de ’Islam sur des thémes de

BCAI 6 (1989) S.H. Nasr (éd.): Islamic spirituality, Foundations, recensé par P. Lory )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

62 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 6

spiritualité soufie, sur leur lecture du Coran, non pas livre historique mais récit « de I’épopée
de la vie de I’dme » (p. 7), sur leur fagon de percevoir le culte enfin (p. 111 sq., 131 sq.). Mais
cet aspect « essai méditatif » est développé aux dépens de la valeur scientifique de ces articles,
qui, elle, pose de graves questions. Certes, un tel ouvrage ne devait pas étre un travail d’érudition
au sens strict, et il est entendu qu’il avait a transmettre 1’expérience subjective des pratiquants
du soufisme. Mais il restait néanmoins un minimum de régles & respecter pour une publication
de cette nature.

La premiére concerne le rapport aux sources historiques. D’emblée, 1’editor se démarque des
critéres scientifiques modernes au nom d’un « traditional Islamic scholarship », en prévenant avec
honnéteté (p. Xx1I-xX1v) que 1’on pourra par exemple trouver des hadit-s sans référence d’origine
— bien que d’aucuns pourraient penser que la science des traditions est au contraire un des
fondements du savoir en Islam classique. De fagon plus surprenante encore, il nie & la critique
de type occidental tout rdle de jugement sur les textes musulmans, ’exégése traditionnelle ayant
déja répondu de fagon compléte & toute forme d’objection; et si les orientalistes ou savants
formés a leur école voient des problémes dans cette exégése du Coran, du hadit ou de la loi, c’est
en fonction d’un parti pris de partialité et de scepticisme qui ne concerne qu’eux-mémes (p. 9 n. 1).

Conformément & ces principes, les hadit-s sont donc cités sans indication d’origine ni
évaluation d’authenticité permettant de guider le lecteur. Parfois, il n’est méme pas signalé que
telle assertion reléve d’une tradition prophétique : p. 317 et 322, le dit « Dieu a créé ’homme
a Sa propre image » est présenté comme un principe général de I'Islam, sans autre forme de
commentaire. On ne s’étonnera pas a fortiori de voir les données de la Sira revétir la méme
présentation (p. 65 sq.). L’ensemble des sources et références produites regoit d’ailleurs un
traitement ¢galement léger, car on ne voit nulle part apparaitre ombre d’une démarche
historique ou simplement critique. Ainsi Particle consacré aux anges (p. 324 sq.) est-il constitué
par un empilement de références, de ‘I.D. Kasani (m. 735 A.H.), Qazwini (m. 682), puis d’lbn
Sirin (m. 428), de Suhrawardi (m. 587), Qanawi (m. 673), S.D. Fargani (m. vers 700), Gazali
(m. 505), "A.D. Nasafi (in. av. 700), etc. sans que ces auteurs soient aucunement présentés ou
situés les uns par rapport aux autres, ni le choix de leurs ceuvres ici justifié. La méme démarche
de juxtaposition an-historique de données se retrouve dans de nombreux autres chapitres, comme
celui sur I’eschatologie (p. 378 sq.).

C’est bien toute la dimension historique de la communauté musulmane qui est ici gommée.
Dans cet Islam un, archétypal, intemporel, sunnisme et chiisme, écoles de kalam sont présentés
comme de simples variantes, des différences d’accentuation d’une vérité commune (p. XX, p. 312).
De la méme maniére, la falsafa, 1a théosophie chiite, le soufisme représentent autant de discours
apparemment interchangeables, puisque cités péle-méle, sans que nulle part des débats ou
discussions entre courants soient évoqués. Unité diachronique du reste autant que synchronique :
entiérement accompli depuis les origines dans ’enseignement du prophéte Muhammad, le
soufisme n’a pu connaitre des variantes que dans ses expressions (p. 226 sq., 242 sq., 263 sq.),
tous les grands soufis ayant connu une expérience identique ou comparable au cours des siécles
qui ont suivi.

On ne s’étonnera plus dés lors de ’absence de critique historique sur I’authenticité de certains
textes, comme ceux attribués a Ibn Sirin (p. 395), Gafar al-Sadiq (p. 29 sq., p. 173 sq.) ou Gabir

BCAI 6 (1989) S.H. Nasr (éd.): Islamic spirituality, Foundations, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 63

ibn Hayyan (p. 249, 252) : cela fait figure de détail. Nulle allusion non plus a des événements
politiques quelconques concernant le procés d’al-Hallag (p. 257 sq.), ni sur ’explication de la
notion de gihad «utile a certains moments pour la purification de la société» (p. 126) et
rapidement transposée au plan moral. Attitude cohérente d’ailleurs avec le principe selon lequel
le musulman n’est pas conditionné¢ par le temps historique (p. 366, 368). Nous passerons
également sur des affirmations non étayées (p. 349 sq. sur I’homme et la nature), vides de sens
(p. xx1 et 294 sur soufisme et psychothérapie), ou sur des erreurs secondaires ici (p. 258 sur
I’« autorité rabbinique » au 1°" siécle A.D.). La bibliographie et les annotations de plusieurs
chapitres restent partielles, souvent peu a jour (v. p. ex. le ch. 5 « Sufi science of the soul »). 11
est vrai que le volume ne s’adresse pas a un public de spécialistes : plusieurs chapitres ont
cependant pu trouver 1’équilibre entre un discours clair et accessible, et une documentation
sérieuse (cf. p. ex. le ch. 14 « The spiritual practices of sufism »). Une bibliographie générale,
suivant I’ordonnance des chapitres, permet par ailleurs au lecteur de se guider parmi les parutions
disponibles.

L’approche méthodologique, on le voit, pose question. Entendons-nous bien : les méthodes
de critique scientifique ne sont ni une panacée ni une condition suffisante pour faire ceuvre
sérieuse. Dans le délicat domaine de la spiritualité en particulier, elles ne peuvent étre maniées
qu’avec circonspection et lucidité, pour des raisons évidentes. Mais on ne peut les ignorer ni
les écarter avec dédain. D’abord par souci d’honnéteté envers le lecteur non islamisant auquel
ce volume est destiné et qui, lui, a besoin de celte rigueur minimale et de ces repéres chronologiques
et conceptuels. Et ensuite parce qu’a force de décrire une spiritualité archétypale et intemporelle,
les auteurs finissent par donner une image trés désincarnée, sans vie, du soufisme. En définitive,
peut-Etre edit-il mieux valu plus donner la parole aux grands auteurs soufis eux-mémes : la
réalité vitale émanant de leur expérience elit sans doute été mieux perceptible au lecteur.

Une derniére remarque enfin : les contenus des chapitres, peu coordonnés les uns par rapport
aux autres, se chevauchent et se répétent trés fréquemment. Avec un peu plus d’harmonisation
dans le travail des rédacteurs, ce volume aurait pu étre moitié moins gros, et peut-étre un peu
plus digeste.

Toutefois, nous ne voudrions pas que ces réserves viennent masquer la qualité 1éelle de plusieurs
études de cet ouvrage, dont la précision intellectuelle et la clarté d’exposition permettront de
jeter un pont entre une tradition soufie bien vivante, et un public occidental qui ne peut que
gagner 4 la connaitre.

Pierre LorY
{Université de Bordeaux III)

Hans Joachim KISSLING, Dissertationes Orientales et Balcanicae Collectae I. Das
Derwischtum. Miinchen, Trofenik, 1986. In-8°, [vnn] + 458 p.

Le grand turcologue allemand Hans Joachim Kissling (1912-1985) était depuis longtemps
(entre autres) 'un des meilleurs connaisseurs (sinon le meilleur) de la mystique populaire et
des ordres mystiques musulmans de I’Empire ottoman, surtout en ce qui concerne les périodes

BCAI 6 (1989) S.H. Nasr (éd.): Islamic spirituality, Foundations, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



