1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 59

de I’édition arabe de référence. De méme, il y a parfois quelques imprécisions dans les trans-
littérations ou les transcriptions. On pourra aussi regretter 1’ambiguité du titre frangais de
I’édition Moussali qui peut laisser croire a celui qui ignore 1’arabe qu’il s’agit de la traduction
de I’ensemble de 1’'Thya’.

Mais cela ne saurait diminuer le grand intérét de ces publications. Nous souhaitons que d’autres
traductions des autres livres de 1’Thya’ viennent compléter celles qui existent déja et parmi
lesquelles celles qui nous sont proposées ici tiennent une place trés honorable.

Jacques LANGHADE
(Université de Bordeaux III)

Richard GRAMLICH, Die Wunder der Freunde Gottes, Theologien und Erscheinungsformen
des islamischen Heiligenwunders. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1987 (Freiburger
Islamstudien XI). 21 X 30 c¢m, 505 p.

« Les miracles des amis de Dieu » : par ce titre R. Gramlich rappelle qu’il n’est pas de spiritualité
sans sainteté, ni de sainteté sans miracle en Islam comme ailleurs. La littérature hagiographique,
sunnite ou chi’ite, les manuels de fasawwuf regorgent de récits de karamat, faits ou dons
miraculeux, témoins de la sainteté de ceux dont ils émanent. On ne peut donc aborder 1’étude
de Ia spiritualité en Islam sous tous ses aspects sans comprendre tout ce que recouvre ce terme
de karama. Aucun travail d’ensemble ne lui avait été jusqu’a présent consacré et cette étude
comble d’autant mieux ce vide que sa bibliographie est imposante. Peu de textes édités, arabes
ou persans, auxquels I’A. ne puise ses exemples; ’hagiographie maghrébine toutefois n’est que
partiellement représentée.

Par leur caractére extraordinaire ou de « rupture d’habitude » (harq al-‘G@da), les miracles
soulévent toute une série de questions auxquelles répondent différemment les théologiens,
sunnites, chi’ites et mu‘tazilites d’une part, les maitres du tasawwuf d’autre part. La notion méme
de «rupture d’habitude » pose probléme. Pour un af‘arite comme Baqillini, elle semble en
contradiction avec celle de création a chaque instant. Le miracle n’a donc de sens que pour ceux
qui par leur raison pergoivent les choses comme habituelles. Mais tout prodige n’est pas
miracle. Textes & I’appui, est reprise la distinction classique entre les mu'gizat, miracles pro-
phétiques, démonstration de I’'impuissance de I’homme et de la Toute-Puissance de Dieu
(Machtwunder) et les karamat, miracles des saints et manifestation de la grice divine (Huldwunder).
Des premiers, tels que les définissent les théologiens, il faut retenir qu’ils doivent étre des actes
de Dieu, accompagnés par la revendication de la prophétie (da‘wa) et le défi (tahaddi). Aucune
différence extérieure ne distingue la mu‘giza de la karama, si ce n’est leur portée universelle et
manifeste pour la premiére, limitée et cachée pour la seconde. La démarche analytique dans
laquelle se cantonne ici 'auteur ne lui permet pas de tirer tout le parti possible de I’étude
contrastée des deux sortes de miracles, révélatrices des rapports subtils entre la prophétie et la
sainteté dans le fasawwuf. De plus les citations de théologiens et de soufis se succédent, or leur
argumentation ne part pas nécessairement du méme point de vue ni de la méme intention. Pour
quelle raison les mu‘tazilites (certains d’entre eux du moins) rejettent-ils les miracles des saints ?

BCAI 6 (1989) R. Gramlich: Die Wunder der Freunde Gottes, Theologien und Erscheinungsformen des islamischen Heiligenwunders, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

60 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 6

Il est remarquable que les premiers théologiens chi’ites duodécimains (du moins certains)
restreignent le miracle quel qu’il soit aux prophétes et aux imams, tandis que les auteurs plus
tardifs admettent les karamatr des saints. Faut-il y voir un signe de la pénétration de la pensée
chi’ite par le soufisme?

Conscient qu’on ne peut dissocier 1’étude des miracles de celle de la sainteté en général, auteur
passe en revue quelques-unes des définitions du saint ou « ami de Dieu » (wali). L une des questions
que se posent souvent les auteurs du tasawwuf : le saint doit-il se reconnaitre tel ? est encore une
fagon de distinguer le saint du prophéte et, simultanément, d’affirmer la dépendance des saints vis-a-
vis des prophétes de maniére générale et non pas seulement sous le rapport des miracles. L’exposé
des preuves scripturaires et rationnelles en faveur de I’existence des kar@mdt est suivi de celui des
arguments de leurs défenseurs et de leurs négateurs. Du c6té de la défense la parole est souvent
donnée 4 Fahr al-din al-Razi, auquel I’A. a déja consacré une étude sur cette question. Appa-
remment, il n’y a pas unanimité chez les mu‘tazilites. Quant a I’attitude négative d’Ibn Hazm ou
du Qadi ‘Abd al-Gabbar dont quelques arguments sont cités, il faudrait pour la comprendre la
replacer dans le contexte plus large de leur prophétologie. Quelles sont les limites assignées aux
karamat par les divers auteurs, les uns les réduisant a I’extréme, les autres conférant au saint le pou-
voir existentiateur du kun ? La foi dans les miracles constitue-t-elle une obligation pour le croyant?
Comment le miracle se différencie-t-il des autres sortes de faits extraordinaires? Autant de
questions qui permettent a ’auteur de classer une abondance de données qui restent & exploiter.

La deuxiéme partie du livre est un essai de classification d’un grand nombre d’exemples parmi
les plus représentatifs de la karama. Soufis ou théologiens se sont parfois essayés a4 quelques
divisions simples, ainsi celle de Bagqillani entre ce qui ne peut survenir que par lintervention
de Dieu et ce qui ne le peut que par celle de ’homme. Ceci n’éclaire-t-il pas les deux aspects de
la karama, tantdt pur don de Dieu, tantét exercice d’un pouvoir?

La présence du miracle, remarque I’A., traverse toutes les couches de la société quels que
soient le temps et le lieu. Selon une belle formule, cette présence est un monde en soi ol le monde
de la puissance de Dieu (‘@lam al-qudra) intervient dans celui de la sagesse divine (‘alam
al-hikma). Cet univers familier et merveilleux, il veut nous le rendre visible a travers des exemples
vivants tirés de sources de toutes époques, depuis le hadit jusqu’a la littérature soufie contem-
poraine. Les citations sont ainsi classées, selon le fait le plus marquant du récit :

— miracles concernant le saint lui-m&me (naissance, connaissances, perceptions, facultés
corporelles...);

— miracles en relation avec la nature et les forces naturelles;

— miracles envers les hommes (protection, secours, dons spirituels, réves...);

— miracles liés aux animaux et aux plantes;

— divers €éléments relatifs aux miracles (modalités, buts et effets);

— enfin les diverses attitudes & 1’égard des miracles.

Le livre s’achéve, avant la bibliographie et I’index, sur un paragraphe intitulé « miracle et
humour » ol des maitres tentent de guérir leurs disciples d’une croyance un peu trop naive dans
les karamat. Visiblement 1’A. ne veut pas conclure et préfére livrer cette documnetation

BCAI 6 (1989) R. Gramlich: Die Wunder der Freunde Gottes, Theologien und Erscheinungsformen des islamischen Heiligenwunders, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 61

impressionnante & la méditation du lecteur. Nous espérons que lui-méme ne laissera pas dormir
une telle richesse. 1l est bien évident que, dans de tels récits, le prodige n’est pas raconté pour
lui-méme. Les fonctions de la karama sont complexes et ne peuvent étre analysées en dehors
des textes dont elle constitue parfois 1’élément principal, dans les hagiographies notamment.
Ceci vaut également pour les développements théologiques ou soufis autour de la notion de
miracle; leurs multiples implications prophétologiques ou cosmologiques ne permettent pas
de les saisir indépendamment de la doctrine d’un auteur ou d’une école. Il est vrai qu’ici des
auteurs a§‘arites comme Baqillini, Guwayni ou Rézi sont assez souvent cités pour qu’il s’en
dégage une certaine unité. Il aurait été aussi intéressant de montrer comment chez certains auteurs
théologiens et soufis comme Qusayri ou Gazili, cette question permet une sorte d’aller et retour
entre le kalam et le tasawwuf.

L’A. reconnait avoir renoncé & traiter le sujet dans une perspective historique. Elle aurait
certes ¢té difficile & introduire dans une telle classification, pour des récits qui passent allégrement
les siécles. Cependant la formulation des problémes théologiques accuse, elle, assez nettement
son 4ge. Que I’A. prenne ces remarques pour des veeux. L’étude des karamat reste a approfondir,
mais nous disposons maintenant, en langue occidentale, d’une référence de base.

Denis GRIL
(Université de Provence)

Seyyed Hossein NaAsrR (éd.), Islamic spirituality — Foundations, vol. 19 de World
spirituality — An encyclopaedic history of the religious quest. Londres, Routledge
and Kegan Paul, 1987. xix + 450 p.

La publication d’ouvrages de large diffusion sur la civilisation islamique destinés au grand
public cultivé n’est pas un phénoméne annexe de la recherche scientifique dans ce domaine;
au contraire, elle lui donne son sens et sa vraie dimension. Aussi pouvait-on attendre beaucoup
de la décision de I’encyclopédie World Spirituality (25 vol. achevés ou en cours, portant sur Jles
principales traditions religieuses mondiales) de confier 4 un groupe de dix-sept universitaires
spécialisés et d’autorités morales de I’Islam actuel le soin de rédiger les volumes sur la mystique
musulmane. Le premier tome paru i présent (Foundations) doit €tre suivi d’un second (Mani-
Jfestations). 1l contient vingt articles relatifs au Coran, a la Sunna, a la Sira et au culte musulman
dans leurs rapports avec la spiritualité; au sunnisme, au chiisme duodécimain et septimain ;
au soufisme proprement dit, 4 son histoire, ses pratiques, sa doctrine; 4 la connaissance du
surnaturel enfin, de Dieu, des anges, de 1’eschatologie.

Vu D’origine et la formation des différents auteurs, on pouvait s’attendre & des contributions
d’un niveau solide. En fait, ces articles sont d’une valeur trés inégale. On trouvera quelques
exposes clairs et bien documentés p. ex. sur ’Ismaélisme (ch. 10) ou sur les pratiques soufies
(ch. 14) et plusieurs passages riches en considérations fines et profondes, ainsi sur la théodicée
(ch. 16), le rapport de I'homme au monde (p. 347, 358) ou I’eschatologie (ch. 20). L’intérét
principal de ces contributions, disons-le d’emblée, est de fournir un témoignage contemporain
sur la vision et le ressenti d’intellectuels musulmans ou proches de ’Islam sur des thémes de

BCAI 6 (1989) R. Gramlich: Die Wunder der Freunde Gottes, Theologien und Erscheinungsformen des islamischen Heiligenwgnders, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



