1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 57

le monde, il semble aller de soi que I’Almohadisme n’est qu’un syncrétisme, alors qu’un
minimum de réflexion montre qu’il s’agit d’une pensée trés fortement charpentée.

La bibliographie est trés riche, mais difficile & utiliser car les indications sont trés réduites.
Les ouvrages européens (a I’exception des francais) ne sont connus qu’en traduction arabe et
les noms propres sont mal transcrits : certains auteurs sont classés d’aprés leur prénom, d’autres
d’aprés leur nom; il peut y avoir confusion, pour les Espagnols notamment, entre le premier
nom de famille et un prénom, ou I’inverse; etc. Il y a plus grave : cette bibliographie comporte
nombre d’inutilités : ouvrages d’évocation littéraire ou de vulgarisation (ex. les n°® 131-132),
qui montrent que I’auteur a voulu « faire nombre » mais non pas poser les questions qui s’imposent.

Le texte lui-méme souffre de déséquilibres. Ainsi il n’y a pas moins de sept pages pour ’examen
des prétendues généalogies du Mahdi, et une dizaine d’autres portent sur la possibilité ou non
de sa rencontre avec Gazali. Dans le premier cas, la question n’est pas d’ordre historique mais
symbolique, et dans le second il s’agit d’un faux probléme car, quand bien méme la rencontre
aurait eu lieu, il s’agit de deux penseurs radicalement opposés. Inversement, tout en signalant
scrupuleusement (p. 67) la possibilité d’études, de la part d’Ibn Tiimart, avec Ibn Hamdin a
Cordoue, I’auteur renvoie seulement en note au biographe Ibn al-Abbar et, & la page suivante,
se contente d’une ligne pour indiquer le probléme posé par I’opposition d’Ibn Hamdin a 1’ceuvre
de Gazali.

L’ouvrage a été rédigé en 1981. La bibliographie arabe va jusqu’en 1980, mais celle qui est
en frangais (22 titres) s’arréte en 1970. L’auteur n’a donc pas connu mes propres travaux auxquels
on m’excusera de renvoyer (essentiellement : « La pensée d’Ibn Tumart », B.E.O., XXVII, 1974,
p. 19-44; Penser !’Islam, Paris, Vrin, 1980, p. 54-57; Ibn Rushd, Londres, Croom Helm, a
paraitre) pour la critique des interprétations habituelles, que ’auteur reprend sans intelligence,
et pour la proposition d’hypothéses nouvelles.

Un intérét non négligeable de ce texte réside par contre dans D’intention qui a présidé a son
¢élaboration. L’auteur 1’a congu pour illustrer la thése du «rdle politique, social, économique
et moral » des ulémas dans I’Islam (p. 9). En le lisant, je n’ai pu m’empécher de penser a la réaction
d’un intellectuel algérien & une conférence que j’avais faite sur le Mahdi : « il nous faudrait un
nouvel Ibn Timart ».

Dominique UrRvoy
(Université de Toulouse Le Mirail)

AL-GAZALL, Ihya’ ‘ulim al-din. Kitab al-Mahabba wa-l-Sawq wa-l-uns wa-l-rida, wa huwa
al-kitab al-sadis min rub’ al-munaggiyat min kitab lhya’ “ulim al-din. Titre de la
partie frangaise : AL-GHAZALL, Revivification des Sciences de la Religion. Traduction
et notes par A. Moussali. Alger, Entreprise nationale du Livre, 1985. 135 4-

225 p.

AL-GAZALIL, Livre de I’ Amour, du Désir ardent, de I’Intimité et du parfait Contentement. Intro-
duction, traduction et notes par M.-L. Siauve. Préface de Roger Arnaldez. Atelier

BCAI 6 (1989) M.L. Siauve: L'amour de Dieu chez Gazali. Une philosophie de I'Amour & Bagdad au début du Xlle siécle, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

58 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N°6

national de reproduction des théses a Lille et Vrin (Collection Etudes musul-
manes, XXIX), Paris, 1986. 6 + 339 p.

M.-L. SIAUVE, L’amour de Dieu chez Gazali. Une Philosophie de I’Amour & Bagdad au
début du XII°® siécle. Atelier national de reproduction des théses de Lille et Vrin
(Collection Etudes musulmanes, XXVIII), Paris, 1986. 10 + 319 p.

Voici deux traductions frangaises d’un méme texte publiées 2 un an de distance et dont les
auteurs ne semblent pas se connaitre, aucune mention n’étant faite par I’un des travaux de I’autre.
Il s’agit du livre trente-six de 1’Thya’ “uliim al-Din de Gazali qui en compte quarante. Le lecteur
francais accueillera avec le plus grand intérét ces traductions dont le mérite est, d’une part, de
venir allonger la liste des extraits déja traduits de cette ceuvre monumentale de Gazili et, d’autre
part, de rendre accessible 4 un public non arabophone un passage trés intéressant et important
de 'lhya’.

Le troisiéme ouvrage est une sorte d’introduction-commentaire faite par M™¢ Siauve a la
traduction qu’elle propose. Les deux ouvrages qu’elle présente au public semblent constituer,
en 1’état, sa thése de doctorat d’Etat és-Lettres, puisqu’il s’agit de la reproduction d’un manuscrit
dactylographié due a ’atelier de Lille. Pour M™¢ Siauve, I’amour tient une place fondamentale
chez Gazali et constitue I’essence méme de sa philosophie. Car, comme elle I’affirme tout au
long de sa thése, il y a une philosophie de Gazali, bien qu’il se soit opposé, avec I’éclat que 1’on
sait, aux philosophes. Certes, mais nous ne suivrons pas cependant I’auteur quand a plusieurs
reprises elle compare Gazali 2 Kant pour dire, par exemple, qu’il élabore une véritable « théorie
de la connaissance, aussi rigoureuse que celle proposée (...) dans sa célébre Critique de la Raison
pure» (p. 289). Ou quand elle déclare que «novateur, Gazali ouvre la voie a une conception
nouvelle des rapports de la pensée avec 1'univers, celle-1d4 méme qui rendra possible la science
moderne » (p. 22). Mais cet enthousiasme n’enléve rien & I'intérét de cet ouvrage qui nous
présente un guide des plus précieux pour la lecture de la traduction francaise du Livre de I’ Amour.

Venons-en aux traductions. Elles rendent, nous ’avons dit, I’éminent service de mettre a la
portée du lecteur non arabophone un livre d’une ceuvre majeure d’un grand penseur de I'Islam
et on ne saurait trop remercier les auteurs pour cela. En ce qui concerne la présentation, les
divisions du texte sont bien soulignées et chacune des traductions est accompagnée d’un index
arabe-frangais des termes, fort utile.

Les traductions sont globalement bonnes et, malgré telle ou telle inexactitude, parfois a la
limite du contresens, elles rendent bien compte, chacune 4 sa maniére, du texte arabe et de la
pensée de Gazali dans son ensemble. Certes, elles ne sauraient remplacer, pour un travail de
fond et une analyse de la pensée, le recours au texte arabe, mais elles permettent au lecteur de
se familiariser avec un éminent représentant de la pensée islamique. De plus, celui qui aura la
traduction de Moussali sous les yeux pourra, chaque fois qu’il le souhaitera, se reporter au texte
arabe publié en méme temps que la traduction, ce qui rend un grand service.

On pourra justement regretter, dans cette optique de la référence au texte arabe, que 1’'une
et I’autre traduction ne renvoient pas, en marge ou dans le corps de la traduction, a la pagination

BCAI 6 (1989) M.L. Siauve: L'amour de Dieu chez Gazali. Une philosophie de I'Amour & Bagdad au début du Xlle siécle, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 59

de I’édition arabe de référence. De méme, il y a parfois quelques imprécisions dans les trans-
littérations ou les transcriptions. On pourra aussi regretter 1’ambiguité du titre frangais de
I’édition Moussali qui peut laisser croire a celui qui ignore 1’arabe qu’il s’agit de la traduction
de I’ensemble de 1’'Thya’.

Mais cela ne saurait diminuer le grand intérét de ces publications. Nous souhaitons que d’autres
traductions des autres livres de 1’Thya’ viennent compléter celles qui existent déja et parmi
lesquelles celles qui nous sont proposées ici tiennent une place trés honorable.

Jacques LANGHADE
(Université de Bordeaux III)

Richard GRAMLICH, Die Wunder der Freunde Gottes, Theologien und Erscheinungsformen
des islamischen Heiligenwunders. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1987 (Freiburger
Islamstudien XI). 21 X 30 c¢m, 505 p.

« Les miracles des amis de Dieu » : par ce titre R. Gramlich rappelle qu’il n’est pas de spiritualité
sans sainteté, ni de sainteté sans miracle en Islam comme ailleurs. La littérature hagiographique,
sunnite ou chi’ite, les manuels de fasawwuf regorgent de récits de karamat, faits ou dons
miraculeux, témoins de la sainteté de ceux dont ils émanent. On ne peut donc aborder 1’étude
de Ia spiritualité en Islam sous tous ses aspects sans comprendre tout ce que recouvre ce terme
de karama. Aucun travail d’ensemble ne lui avait été jusqu’a présent consacré et cette étude
comble d’autant mieux ce vide que sa bibliographie est imposante. Peu de textes édités, arabes
ou persans, auxquels I’A. ne puise ses exemples; ’hagiographie maghrébine toutefois n’est que
partiellement représentée.

Par leur caractére extraordinaire ou de « rupture d’habitude » (harq al-‘G@da), les miracles
soulévent toute une série de questions auxquelles répondent différemment les théologiens,
sunnites, chi’ites et mu‘tazilites d’une part, les maitres du tasawwuf d’autre part. La notion méme
de «rupture d’habitude » pose probléme. Pour un af‘arite comme Baqillini, elle semble en
contradiction avec celle de création a chaque instant. Le miracle n’a donc de sens que pour ceux
qui par leur raison pergoivent les choses comme habituelles. Mais tout prodige n’est pas
miracle. Textes & I’appui, est reprise la distinction classique entre les mu'gizat, miracles pro-
phétiques, démonstration de I’'impuissance de I’homme et de la Toute-Puissance de Dieu
(Machtwunder) et les karamat, miracles des saints et manifestation de la grice divine (Huldwunder).
Des premiers, tels que les définissent les théologiens, il faut retenir qu’ils doivent étre des actes
de Dieu, accompagnés par la revendication de la prophétie (da‘wa) et le défi (tahaddi). Aucune
différence extérieure ne distingue la mu‘giza de la karama, si ce n’est leur portée universelle et
manifeste pour la premiére, limitée et cachée pour la seconde. La démarche analytique dans
laquelle se cantonne ici 'auteur ne lui permet pas de tirer tout le parti possible de I’étude
contrastée des deux sortes de miracles, révélatrices des rapports subtils entre la prophétie et la
sainteté dans le fasawwuf. De plus les citations de théologiens et de soufis se succédent, or leur
argumentation ne part pas nécessairement du méme point de vue ni de la méme intention. Pour
quelle raison les mu‘tazilites (certains d’entre eux du moins) rejettent-ils les miracles des saints ?

BCAI 6 (1989) M.L. Siauve: L'amour de Dieu chez Gazali. Une philosophie de I'Amour & Bagdad au début du Xlle siécle, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



