1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 57

le monde, il semble aller de soi que I’Almohadisme n’est qu’un syncrétisme, alors qu’un
minimum de réflexion montre qu’il s’agit d’une pensée trés fortement charpentée.

La bibliographie est trés riche, mais difficile & utiliser car les indications sont trés réduites.
Les ouvrages européens (a I’exception des francais) ne sont connus qu’en traduction arabe et
les noms propres sont mal transcrits : certains auteurs sont classés d’aprés leur prénom, d’autres
d’aprés leur nom; il peut y avoir confusion, pour les Espagnols notamment, entre le premier
nom de famille et un prénom, ou I’inverse; etc. Il y a plus grave : cette bibliographie comporte
nombre d’inutilités : ouvrages d’évocation littéraire ou de vulgarisation (ex. les n°® 131-132),
qui montrent que I’auteur a voulu « faire nombre » mais non pas poser les questions qui s’imposent.

Le texte lui-méme souffre de déséquilibres. Ainsi il n’y a pas moins de sept pages pour ’examen
des prétendues généalogies du Mahdi, et une dizaine d’autres portent sur la possibilité ou non
de sa rencontre avec Gazali. Dans le premier cas, la question n’est pas d’ordre historique mais
symbolique, et dans le second il s’agit d’un faux probléme car, quand bien méme la rencontre
aurait eu lieu, il s’agit de deux penseurs radicalement opposés. Inversement, tout en signalant
scrupuleusement (p. 67) la possibilité d’études, de la part d’Ibn Tiimart, avec Ibn Hamdin a
Cordoue, I’auteur renvoie seulement en note au biographe Ibn al-Abbar et, & la page suivante,
se contente d’une ligne pour indiquer le probléme posé par I’opposition d’Ibn Hamdin a 1’ceuvre
de Gazali.

L’ouvrage a été rédigé en 1981. La bibliographie arabe va jusqu’en 1980, mais celle qui est
en frangais (22 titres) s’arréte en 1970. L’auteur n’a donc pas connu mes propres travaux auxquels
on m’excusera de renvoyer (essentiellement : « La pensée d’Ibn Tumart », B.E.O., XXVII, 1974,
p. 19-44; Penser !’Islam, Paris, Vrin, 1980, p. 54-57; Ibn Rushd, Londres, Croom Helm, a
paraitre) pour la critique des interprétations habituelles, que ’auteur reprend sans intelligence,
et pour la proposition d’hypothéses nouvelles.

Un intérét non négligeable de ce texte réside par contre dans D’intention qui a présidé a son
¢élaboration. L’auteur 1’a congu pour illustrer la thése du «rdle politique, social, économique
et moral » des ulémas dans I’Islam (p. 9). En le lisant, je n’ai pu m’empécher de penser a la réaction
d’un intellectuel algérien & une conférence que j’avais faite sur le Mahdi : « il nous faudrait un
nouvel Ibn Timart ».

Dominique UrRvoy
(Université de Toulouse Le Mirail)

AL-GAZALL, Ihya’ ‘ulim al-din. Kitab al-Mahabba wa-l-Sawq wa-l-uns wa-l-rida, wa huwa
al-kitab al-sadis min rub’ al-munaggiyat min kitab lhya’ “ulim al-din. Titre de la
partie frangaise : AL-GHAZALL, Revivification des Sciences de la Religion. Traduction
et notes par A. Moussali. Alger, Entreprise nationale du Livre, 1985. 135 4-

225 p.

AL-GAZALIL, Livre de I’ Amour, du Désir ardent, de I’Intimité et du parfait Contentement. Intro-
duction, traduction et notes par M.-L. Siauve. Préface de Roger Arnaldez. Atelier

BCAI 6 (1989) al-Gazali: Ihya’ ‘ulim al-din, K. al-Mahabba, Revivification des sciences de la religion, trad. A. Moussali, recensé par J. Langhade
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



