56 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne6

Devant ce mélange de glanes sur les harigites, mu‘tazilites, $i‘ites, accusés de zandaga, de ilhad,
de bid‘a, blasphéme, apostasie, rébellion et autres, on se doit de conclure que ceci est peut-&tre
un premier pas, mais I’histoire de 1’hétérodoxie dans al-Andalus sous les Umayyades reste a
faire. Et elle ne saurait étre séricusement menée a bien sans serrer de plus prés les concepts, lire
consciencieusement les ouvrages de watd’iq, sigillat, nawazil et ahkdam et une connaissance plus
approfondie des diverses magistratures : gadi, hakam, sahib al-Surta, muhtasib.

Pedro CHALMETA
(Universidad de Zaragoza)

‘Abd al-Magid AL-NAGGAR, Al-Mahdi Ibn Tamart, hayatuhu wa dara’uhu wa tawratuhu
al-fikriyya wa l-igtimaiyya wa ataruhu bi-l-Magrib. Beyrouth, Dar al-Garb al-islami,
1983. 604 p.

L’ouvrage est composé de trois parties, correspondant chacune a un élément du titre :
biographie, idées, influence.

La premiére partie, en quatre chapitres, étudie la vie d’Ibn Tamart avant son voyage en Orient,
avec un essai de mise en perspective de sa personnalité sur la situation politique, intellectuelle
et culturelle du Maghreb, puis le voyage au Machreq, ’activité « révolutionnaire » & son retour,
et tente enfin de brosser un portrait du personnage.

Le premier chapitre de la seconde partie traite de la connaissance et de sa méthodologie, en
particulier du giyas “aqli et de ses divers aspects; le second est consacré a I’essence de Dieu et
a ses attributs, le troisiéme a la prophétie et & I’imamat, et le quatriéme a la foi et & I’action
humaine. Les deux derniers examinent la théorie des usii/ et constatent qu’elle n’appartient pas
a un seul madhab kalami, mais a plusieurs : P'auteur se référe, a4 ce sujet, aux Afarites et a
Gazali, 4 Ibn Hazm et aux Mu'tazilites.

La derniére partie consacre trois chapitres respectivement aux influences exercées par Ibn
Tamart dans les domaines politique et social, doctrinal (en lui attribuant le réle d’intro-
ducteur de I’A§‘arisme au Maghreb!) et enfin juridique.

L’auteur a donc abordé tous les aspects classiquement évoqués a propos d’Ibn Tumart. Le
résumé qui vient d’étre fait montre qu’il n’a fait preuve d’aucune originalité. Sa documentation
est riche (bibliographie de 270 titres, dont 18 manuscrits). Il a voulu notamment surmonter les
inconvénients de 1’étroitesse du recueil A°azzu ma yutlab, dit Livre d’Ibn Tiimart, par des recherches
de manuscrits dans les fonds arabes (Maroc, Tunis, Le Caire, Paris et Berlin), et par 1’utilisation
de textes connus mais peu utilisés : al-Risala al-munazzama (bibliogr. n°® 55 et 226; méme réf.),
al-Muwatta’ (n° 57, 228 et 244), et Talhis kitab Muslim (n° 245).

A ce titre, Pouvrage rendra des services incontestables par son caractére de compilation. On
a pourtant de la peine & suivre ’auteur dans la satisfaction qu’il affiche au sujet de cette thése
de I’Université d’al-Azhar, ayant eu la plus haute distinction. L’information supplémentaire
ne semble pas ouvrir de perspective nouvelle, et 1’auteur se garde bien d’aller plus loin que les
hypothéses, multiples et contradictoires, des anciens historiens et hérésiographes. Pour tout

BCAI 6 (1989) ‘A.M. al-Naggar: al-Mahdi Ibn Timart, recensé par D. Urvoy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1989 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES 57

le monde, il semble aller de soi que I’Almohadisme n’est qu’un syncrétisme, alors qu’un
minimum de réflexion montre qu’il s’agit d’une pensée trés fortement charpentée.

La bibliographie est trés riche, mais difficile & utiliser car les indications sont trés réduites.
Les ouvrages européens (a I’exception des francais) ne sont connus qu’en traduction arabe et
les noms propres sont mal transcrits : certains auteurs sont classés d’aprés leur prénom, d’autres
d’aprés leur nom; il peut y avoir confusion, pour les Espagnols notamment, entre le premier
nom de famille et un prénom, ou I’inverse; etc. Il y a plus grave : cette bibliographie comporte
nombre d’inutilités : ouvrages d’évocation littéraire ou de vulgarisation (ex. les n°® 131-132),
qui montrent que I’auteur a voulu « faire nombre » mais non pas poser les questions qui s’imposent.

Le texte lui-méme souffre de déséquilibres. Ainsi il n’y a pas moins de sept pages pour ’examen
des prétendues généalogies du Mahdi, et une dizaine d’autres portent sur la possibilité ou non
de sa rencontre avec Gazali. Dans le premier cas, la question n’est pas d’ordre historique mais
symbolique, et dans le second il s’agit d’un faux probléme car, quand bien méme la rencontre
aurait eu lieu, il s’agit de deux penseurs radicalement opposés. Inversement, tout en signalant
scrupuleusement (p. 67) la possibilité d’études, de la part d’Ibn Tiimart, avec Ibn Hamdin a
Cordoue, I’auteur renvoie seulement en note au biographe Ibn al-Abbar et, & la page suivante,
se contente d’une ligne pour indiquer le probléme posé par I’opposition d’Ibn Hamdin a 1’ceuvre
de Gazali.

L’ouvrage a été rédigé en 1981. La bibliographie arabe va jusqu’en 1980, mais celle qui est
en frangais (22 titres) s’arréte en 1970. L’auteur n’a donc pas connu mes propres travaux auxquels
on m’excusera de renvoyer (essentiellement : « La pensée d’Ibn Tumart », B.E.O., XXVII, 1974,
p. 19-44; Penser !’Islam, Paris, Vrin, 1980, p. 54-57; Ibn Rushd, Londres, Croom Helm, a
paraitre) pour la critique des interprétations habituelles, que ’auteur reprend sans intelligence,
et pour la proposition d’hypothéses nouvelles.

Un intérét non négligeable de ce texte réside par contre dans D’intention qui a présidé a son
¢élaboration. L’auteur 1’a congu pour illustrer la thése du «rdle politique, social, économique
et moral » des ulémas dans I’Islam (p. 9). En le lisant, je n’ai pu m’empécher de penser a la réaction
d’un intellectuel algérien & une conférence que j’avais faite sur le Mahdi : « il nous faudrait un
nouvel Ibn Timart ».

Dominique UrRvoy
(Université de Toulouse Le Mirail)

AL-GAZALL, Ihya’ ‘ulim al-din. Kitab al-Mahabba wa-l-Sawq wa-l-uns wa-l-rida, wa huwa
al-kitab al-sadis min rub’ al-munaggiyat min kitab lhya’ “ulim al-din. Titre de la
partie frangaise : AL-GHAZALL, Revivification des Sciences de la Religion. Traduction
et notes par A. Moussali. Alger, Entreprise nationale du Livre, 1985. 135 4-

225 p.

AL-GAZALIL, Livre de I’ Amour, du Désir ardent, de I’Intimité et du parfait Contentement. Intro-
duction, traduction et notes par M.-L. Siauve. Préface de Roger Arnaldez. Atelier

BCAI 6 (1989) ‘A.M. al-Naggar: al-Mahdi Ibn Timart, recensé par D. Urvoy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



